O'ZBEKISTON RESPUBLIKASI
OLIY TA'LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI

FARG'ONA DAVLAT UNIVERSITETI

FarDU.
ILMIY
XABARLAR-

1995-yildan nashr etiladi
Yilda 6 marta chigadi

HAYYHbIN
BECTHUK.
Pepl’yY

MN3paéTca ¢ 1995 ropa
Bbixogut 6 pas B rog




Etnoarxeologiya: inson turmush tarzini gayta qurish usuli sifatida

(dafn marosimIlari MISONTA) ........ceeiiiiiii e e e e 465
N.N.Magsudov

Marginallashuvni vujudga keltiruvchi sabab va shart-sharoitlarning

ijtimoiy-falsafiy tahlili......... ..o 470
N.Sh.Kambarov

Farg‘ona vodiysining ilk temir davri yog‘och qoldiglari ustida olib borilgan kichik

paleobotanik tadqiqot.. ... ..o 474
Sh.F.Polvonov

Yoshlarda tafakkur madaniyatini shakllantirishning ma’naviy-axlogiy omillar bilan uyg‘unligi ......480

TAQRIZ

R.K.Yusupov
Maxmudov Toxir Isaevich Temuriylar davri Renessansida ta’lim va fan uyg‘unligi..................... 485

B 2025/N06 7 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR
ILMIY AXBOROT

FarDU. limiy xabarlar — Scientific journal of the Fergana State University

Volume 30 Issue 6, 2025-yil DOI: 10.56292/SJFSU/vol31 iss6/a196

UO‘K 902.3:39(575.1)

ETNOARXEOLOGIYA: INSON TURMUSH TARZINI QAYTA QURISH USULI SIFATIDA (DAFN
MAROSIMLARI MISOLIDA)

OTHOAPXEOJIOINnNA: KAK METO PEKOHCTPYKLUMN OBPA3A XU3HWU YEINTOBEKA (HA
NMPUMEPE NOIrPEBAJIbHbBIX OBPANOB)

ETHNOARCHAEOLOGY AS A METHOD OF RECONSTRUCTING HUMAN LIFESTYLE (ON THE
EXAMPLE OF FUNERARY RITUALS)

Aloxunov Alisher Axmadjonovich
Fargona davlat universiteti O‘zbekiston-Xitoy arxeologiya qo‘shma kafedrasi dotsenti, t.f.f.d. (PhD)

Annotatsiya
Mazkur maqolada etnoarxeologiya fanining nazariy va metodologik asoslari, uning arxeologik tadqiqotlardagi roli
hamda inson turmush tarzini qayta qurishdagi ahamiyati yoritilgan. Shuningdek, tadqiqotda etnoarxeologiya qadimgi
Jjamiyatlarning moddiy va ma’naviy madaniyatini qayta tiklashga qaratilgan ilmiy usul sifatida ko'rib chiqiladi. Dafn
marosimlari misolida arxeologik ma’lumotlar bilan etnografik kuzatuviar o‘rtasidagi bog‘lanish tahlil gilinadi, bu esa qadimgi
insonning dunyoqarashi, marosimlari va ijtimoiy tuzilishini chuqurroq anglash imkonini beradi.
AHHOMauyus
B daHHOU cmambe packpbigeatomcs meopemuyeckue U Memodosio2udecKUe OCHO8bI 3mMHoapxeosioauu, eé posb 8
apxeorio2u4yecKux uccredoeaHusix U 3Ha4eHUe 8 PEKOHCMPYKyuU obpa3sa Xu3Hu yesoseka. Kpome mozo, 8 uccredosaHuu
3mHoapxeorsioeusi paccMampueaemcsi Kak Hay4Hblli MemoO0, HarpaeseHHbIli Ha 80ccmaHo8rieHUe MamepuanbHoUu U
OyxoeHoU Kynbmypbl OpesHux obuwjecms. Ha npumepe mnozpebarnbHbix 06ps008 aHanu3upyemcsi 83auMoCcesidb
apxeoro2u4ecKkux OaHHbIX C amHoepagudeckumu HabmoleHuUssMU, 4Ymo ro3eonsem ernybxe MOoHSAMb MUPOBO33PEHUE,
pumyarnbi U coyuarnbHyo cmpykmypy 0pesHez0 Yesiogeka.
Abstract
This article explores the theoretical and methodological foundations of ethnoarchaeology, its role in archaeological
research, and its significance in reconstructing the human way of life. Furthermore, the study considers ethnoarchaeology
as a scientific method aimed at reconstructing the material and spiritual culture of ancient societies. Using burial rituals as
an example, the connection between archaeological data and ethnographic observations is analyzed, which makes it
possible to gain a deeper understanding of the worldview, rituals, and social structure of ancient humans.

Kalit so‘zlar: etnoarxeologiya, arxeologiya, etnografiya, analogiya usuli, o‘rta diapazon nazariyasi, relyatsion
analogiya, dafn marosimlari, moddiy madaniyat, turmush tarzi, madaniy an’analar, arxeologik yodgorlik, etnografik kuzatuv,
madaniy rekonstruksiya, fanlararo yondashuv.

Knrodeenle crioea: amHoapxeosioeusi, apxeosoausi, 3mHozpachusi, Memod aHasiosuli, meopusi cpedHez0
OQuana3oHa, pensiyUuoHHasi aHasoeus, rnozpebasnbHbie 06psIObl, MamepuarnbHas Kyrnbmypa, obpa3s XU3HU, KyfbmypHble
mpaduyuu, apxeosoaudecKkul — naMsmMHUK,  3mHoegpacguyeckoe  HabmooeHue,  KyrbmypHas  PEeKOHCMPYKUUS,
MeXXOUCYUNIUHaPHbIU noodxoo.

Key words: ethnoarchaeology, archaeology, ethnography, analogy method, middle-range theory, relational
analogy, funerary rituals, material culture, lifestyle, cultural traditions, archaeological site, ethnographic observation,
cultural reconstruction, interdisciplinary approach.

KIRISH

Etnoarxeologiya — bu arxeologiya va etnografiya fanlari chorrahasida shakllangan ilmiy
yo‘nalish bo'lib, u insonning moddiy faoliyati va madaniy an’analari orqali o'tmish jamiyatlar hayotini
gayta tiklashga garatilgan. Bu sohadagi tadqigotlar zamonaviy xalglarning turmush tarzi, mehnat
an’analari, qurilish, hunarmandchilik, xofjalik faoliyati va ma’naviy qadriyatlarini o‘rganish orqali
arxeologik ma’lumotlarni chuqurroq talgin qilish imkonini beradi.

Etnoarxeologiyaning asosiy maqsadi arxeologik yodgorliklar va moddiy madaniyat
namunalarini faqat topilmalar sifatida emas, balki inson faoliyatining natijasi sifatida izohlashdir. Shu
boisdan, etnoarxeologik tadqiqotlar inson xulg-atvori, ishlab chigarish texnologiyalari va jamiyatning
ijtimoiy munosabatlar tizimini gayta qurishda muhim ahamiyat kasb etadi. Bu yo‘nalish
arxeologiyaning protsessual va postprotsessual bosqichlarida shakllangan bo‘lib, xususan XX

B 202556 N



FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

ILMIY AXBOROT

asrning ikkinchi yarmida Lyuis Binford, Richard Guld, Kerol Kramer, Nikolas Devid kabi olimlar
etnoarxeologiyaning nazariy asoslarini yaratdilar. Ular zamonaviy jamoalarda kuzatilgan moddiy
madaniyat jarayonlarini arxeologik dalillar bilan tagqoslash orgali arxeologiyaga yangi tahlil usullarini
kiritdilar[7]. Garchi etnografiya uzoq vaqtdan beri arxeologlar tomonidan o‘tmish bilan bog‘liq
o‘xshashliklar (analogiyalar)ni o‘rganishda qo‘llanib kelayotgan bo‘lsa-da, u aslida arxeologik
tadgiqotlarning asosiy magsadlariga mo'ljallanmagan edi. Shu bois, arxeologlar “etnografiya biz
izlayotgan aniq ilmiy savollarga yetarli javob berolmayapti” degan fikrni ilgari surganlar va natijada
etnoarxeologiya degan yangi yo‘nalish vujudga kelgan[2:87-103].

Amerikalik arxeolog Jessi Uolter Fyuks (Jesse Walter Fewkes) birinchi marta
“etnoarxeologiya” atamasini 1900-yilda ishlatgan va arxeologlarni etnografik kuzatuvlarni o‘zlari
mustaqil ravishda olib borishga chagirgan[8:579].

Etnoarxeologiya arxeologiyaning alohida yo‘nalishi sifatida fagat 1950-1960-yillarda ilmiy
jamoatchilik tomonidan keng tan olindi. Bu davrda arxeologlar yangi usulni jamiyatshunoslik,
ekologiya, etnologiya, igtisod va madaniyatshunoslik kabi sohalar bilan bog‘lab, uning imkoniyatlarini
kengroq qo'‘llashni boshladilar.

Bugungi kunda etnoarxeologiya dunyo bo‘ylab ilmiy tadgiqotlarning keng targalgan amaliyotiga
aylandi. Ayrim olimlar o‘zlarini endi faqat “arxeolog” emas, balki “etnoarxeolog” sifatida ham
ta’riflaydilar, chunki ularning ishi zamonaviy jamiyatlar turmush tarzini o‘rganish orgali o‘tmish
madaniyatini gayta tiklashga qaratilgan[4:3-31].

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODOLOGIYA

Etnoarxeologiyadagi asosiy muammolardan biri — bu zamonaviy jamiyatlarda kuzatilgan faktlar
va ma’lumotlarni arxeologik topilmalarni o‘rganish hamda izohlash uchun qganday qilib to‘g‘ri go‘llash
masalasidir. Bu muammo inson xulg-atvori bilan muhit o‘rtasidagi bog'liglik, shuningdek moddiy
madaniyat shakli, o‘zgaruvchanligi va tuzilishi kabi masalalar bilan uzviy bog'liqdir.

Etnoarxeologiya rivojlanishining ilk bosqichlarida bildirilgan bir qator fikrlar hanuzgacha ilmiy
ahamiyatga ega bo‘lib qolmoqgda. Zamonaviy hodisalar va o‘tmish ofrtasidagi bog'liglikni o‘rnatish
usuli analogik xulosa chigarish (analogiya usuli) deb ataladi.

Analogiya usuli — bu arxeologiyada hozirgi jamiyatlarda kuzatilgan xatti-harakat va ishlab
chiqarish usullarini o‘tmish jamiyatlariga tatbiq etish orqali ularning turmush tarzini anglash usulidir.
Ya’ni arxeolog zamonaviy xalglarda gayd etilgan moddiy madaniyat va xulg-atvor asosida, shunga
o'xshash tabiiy muhitda yashagan gadimgi jamoalar ham o‘xshash yo'l tutishi mumkin, degan
xulosaga keladi. Ya’'ni, analogiya — bu ko'rilgan (hozirgi) holatni ko‘riimagan (o‘tmishdagi) holatga
giyoslash. U arxeologiyada turli jamiyatlarning turmush tarzi, mehnat an’analari va muhit bilan
munosabatini  solishtiishga asoslanadi. Analogiya asosida arxeolog moddiy madaniyat
obyektlarining funksiyasini (masalan, idish yoki qurolning ishlatilish magsadini); uning ishlab
chigarish usuli va texnologiyasini; jamiyatning muhit bilan munosabatini anglash imkonini oladi.
Bunday tahlil hozirgi va o‘tmish madaniyatlar o‘rtasidagi bog‘lanishni gayta tiklashga yordam
beradi[11:318-319].

Tadgiqotchilar analogiya usulini ishonchlirog qilish yoki unga muqobil yondashuv yaratish
maqgsadida gator nazariy modellarni taklif gilganlar, ular etnoarxeologiyadagi ilmiy fikr va amaliyotga
katta ta’sir ko‘rsatgan.

Lyuis Binford (1978) etnoarxeologiyada “o‘rta diapazon nazariyasi (middle-range theory)’ni
ilgari surib, hozirgi va gadimiy madaniyatlar o‘rtasidagi obyektiv bog‘lanishni o‘rnatishga qaratilgan
rasmiy analogiya usulini taklif etgan[1]. Unga muvofigq, P.J.Uotson (1979) etnografik kuzatuv
natijalarini arxeologik ma’lumotlar bilan tekshiriladigan gipotezalar sifatida ifoda etishni taklif
gilgan[13]. Bu g‘oyalar keng qo‘llanilgan bo‘lsa-da, ular ilmiy bahslarga sabab bo‘ldi. len Xodder
(1982) formal analogiyaga alternativa sifatida relyatsion analogiya g‘oyasini ilgari surib, madaniy
bog‘lanish inson tafakkuri va madaniy kontekstga ham bog'ligligini ta’kidladi[6]. A.Uayli (1985)
analogiya usuli bo‘yicha turli yondashuvlarni tahlil qilib, hozirgi va o‘tmish o‘rtasida umumiy ilmiy
prinsiplar ishlab chiqish zarurligini ko‘rsatdi[14].

R.Guld va J.Yyellen (1987) o‘xshash muhitda yashagan jamiyatlarda moddiy madaniyat
farglarini isbotlab, analogiya usulining cheklanganligini ta’kidladilar[5:73-74]. A.Shtal (1993) esa
analogiya usullarini haddan ziyod qo‘llashda ehtiyotkor bo‘lish lozimligini uqtirdi[12:235].

Shunga qaramasdan, analogiya usuli etnoarxeologiyada hanuz muhim o'rin tutadi. Zamonaviy
tadgiqotchilar uni takomillashtirish va qo‘llanish sohasini kengaytirish ustida ishlamoqdalar.
Xususan, K.Fyuster (2006) analogiya usulining ijobiy jihatlarini ko‘rsatib, uni ijtimoiy nazariyani

466 | 2025/No6 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR
ILMIY AXBOROT

boyitish vositasi sifatida baholagan[4:61-87]. J.Normark (2009) esa usulni samaraliroq gilish uchun
uning fazoviy va xronologik doirasini kengaytirish zarurligini ta’kidlagan[10].
NATIJALAR VA MUHOKAMA

Inson hayoti davomida amalga oshiriladigan turli urf-odatlar va marosimlar har bir xalgning
madaniy va ruhiy olamining ajralmas gismi hisoblanadi. Ular orasida dafn marosimlari, ya’'ni inson
umrining so‘nggi bosgichi bilan bog‘liq udumlar etnoarxeologiyada jamiyat turmush tarzini,
dunyoqarashini va ma’naviy gadriyatlarini anglash uchun eng muhim manbalardan biri sanaladi.

Har bir millat yoki etnik jamoa o'ziga xos dafn an’anasiga ega bo'lib, bu marosimlar jamoa
a’zolari tomonidan asrlar davomida avaylab saglangan va avloddan avlodga o‘tgan. Etnoarxeologiya
nuqtai nazaridan, bunday marosimlar insonning hayot va o‘lim haqidagi tasavvurini, uning tabiat va
jamiyat bilan munosabatini aks ettiradi.

Arxeologik tadgiqotlarda ko'‘pincha qadimiy gabristonlar va dafn inshootlari o‘rganiladi.
Ulardagi moddiy qoldiglar — qo‘yilgan buyumlar, yogqilgan olov izlari, qurbonlik nishonalari va gabr
shakllari o‘tmish jamiyatlarining diniy, ijtimoiy va igtisodiy munosabatlari hagida ma’lumot beradi. Bu
jarayonda etnoarxeologiya usuli arxeologik topilmalarni zamonaviy etnografik ma’lumotlar bilan
taqqoslash imkonini yaratadi. Masalan, arxeolog B.X. Matboboyevning Munchoqgtepa, Ko‘ktosh va
Go‘rmiron gabristonlarida olib borgan tadgiqotlari shu jihatdan muhim ahamiyatga ega. Olim V-VIII
asrlarga oid dafn inshootlarini etnografik kuzatuvlar bilan solishtirib tahlil gilgan va gadimiy dafn
marosimlarining tarkibiy gismlarini aniglashga harakat qilgan[9:220-221].

Arxeolog tadgiqotidagi ma’lumotlar etnoarxeologik nugtai nazardan gadimiy jamoalarning
turmush tarzi, diniy e’tigodi va madaniy an’analarini qayta qurish imkonini beradi.

1. Yerga va maxsus to‘shama ustiga dafn etish usuli. Bu turdagi gabrlarda marhumlar yoki
to‘g‘ridan-to‘g’ri yerga, yoki maxsus gil va toshdan tayyorlangan “to‘shama” ustiga yotgizilgan. Bu
holat gadimgi odamlarning marhumga nisbatan ehtiromini, uning osoyishtalik topishi uchun qulay
muhit yaratishga bo‘lgan intilishini ko‘rsatadi. Etnoarxeologik jihatdan, bu urf-odat hozirgi zamon
xalglaridagi “gabr tozaligi”, “so‘nggi manzilga hurmat bilan qo‘yish” an’analarining ildizlarini tashkil
etadi.

2. Jasadni savatga solib ko‘mish. Savat yoki o‘simlik tolasidan to‘gilgan idishlarga solib
ko‘mish odati marhum tanasini tabiiy moddalar bilan o‘rab, uni tabiatning bir gismi sifatida “gaytarish”
g‘oyasini aks ettiradi. Bu holat jism va tabiat o‘rtasidagi bog'liglik hagidagi gadimiy tasavvurni
namoyon giladi. Etnoarxeologik jihatdan, bu hozirgi etnik jamoalardagi ekofalsafiy qarashlar bilan
uyg‘un.

3. Qamish tobutga solib dafn etish. Qamish tobutlar arxeologik jihatdan o'sha davr
kishilarining mahalliy muhit va resurslardan oqilona foydalanganligini ko‘rsatadi. Qamish tobutlar
izolyatsiya vazifasini bajarib, marhumni chirishdan saglagan. Etnoarxeologik nuqtai nazardan, bu
holat mahalliy tabiat sharoitiga mos madaniy innovatsiya sifatida baholanadi. Qamish tobutlarda
topilgan o'simlik qgoldiglari (ayrim hollarda urug‘lari bilan) esa gadimgi odamlar olamdan ko‘z
yumishni gayta tug‘ilish yoki hosildorlik ramzi sifatida ko‘rganini anglatadi.

4. Ostadon va xumlarga solib dafn etish. Ba’zi holatlarda marhumning suyaklari xum yoki
maxsus idishlarga solib ko‘milgan. Bu urf-odat dafndan keyingi qayta ko‘mish marosimi
(reinterratsiya) bilan bog‘liq bo‘lib, o‘tmish jamiyatlarida inson tanasini mugaddas holatda saglash,
ruhga hurmat bildirish kabi diniy tasavvurlar bilan izohlanadi. Etnoarxeologik jihatdan bu amaliyot
ba’zi Osiyo xalglarida haligacha saqlanib kelayotgan “so‘nggi marosimni gayta bajarish” urflariga
yaqin.

5. Marhumni kuydirib ko‘mish va ot bilan dafn etish urf-odati. Ayrim qabrlarda kuydirilgan
suyaklar yoki ot suyaklari bilan birgalikda ko‘milgan insonlar topilgan. Bu holat gadimgi jamoalarda
otni insonning dunyoqarashidagi muhim ramz sifatida qabul gqilinganini ko‘rsatadi. Bunday
marosimlar ko‘p hollarda jangchi yoki nufuzli shaxslarga nisbatan amalga oshirilgan bo'lib, bu
ularning jamiyatdagi magomini ifoda etgan.

Etnoarxeologiya nugtai nazaridan, bu holat marhumning ruhini “ot orqgali u dunyoga yetkazish”
hagidagi mifologik garashlarga borib taqaladi[9:225-242].

Arxeolog B.Matboboyev tomonidan aniglangan qator qo‘shimcha detallar ham qadimagi
odamlarning dafn madaniyatini chuqurroq anglashga yordam beradi:

Bosh ostidagi yostig goldiglari — marhumning tinch dam olishi va osoyishtaligi hagidagi
tasavvurni anglatadi[17:104-124].

§ 200556 467




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

ILMIY AXBOROT

Yuzparda yoki yuzpana — marhum yuzini yopish orqali ruhiy himoya ramzi sifatida xizmat
gilgan[18:108-120].

Peshonabog' ipak tasma — marhumning jinsi yoki jamiyatdagi magomiga ishora bo‘lishi
mumkin[15:9-10].

O'simlik goldiglari va urug‘lar — qayta tug‘ilish, hosildorlik va hayotning davomiyligi g‘oyasi bilan
bog'liq ramziy ishora[19:326-341].

Marhum yoniga tanga-chaga qo‘yish — bu amaliyot iqtisodiy va diniy ma’nolarni birlashtirib,
marhumni “u dunyodagi safar” uchun tayyorlash ramzi hisoblangan[16:45-50; 17:113-117].

Etnoarxeologik tahlillar shuni ko‘rsatadiki, dafn marosimlaridagi har bir urf-odat — jamiyatning
turmush tarzi, ishlab chigarish imkoniyatlari va dunyogarash tizimining ifodasidir. Qamish, tuproq,
metall yoki xum kabi moddiy vositalar orqali insonlar tabiat bilan uyg‘unlikda yashagan, o‘limni
hayotning davomiy bosqichi sifatida gabul gilgan.

Shu jihatdan, B.Matboboyev tadqiqotlariga asoslangan arxeologik dalillar etnoarxeologiya fani
uchun muhim ahamiyatga ega bo‘lib, ular yordamida qadimgi jamiyatlarning madaniy an’analari,
diniy qarashlari va hayot tarzini gayta tiklash mumkin bo‘lmoqda.

Etnoarxeologik yondashuv dafn marosimlarini fagat diniy yoki an’anaviy amaliyot sifatida
emas, balki inson jamiyatidagi ijtimoiy munosabatlarni ifodalovchi madaniy tizim sifatida ko‘radi.
Qadimgi jamiyatlarda dafn marosimining shakli, ko‘lami va moddiy jihatlari marhumning jamiyatdagi
mavqei, jinsi, yoshi yoki kasbiga bog'lig bo‘lgan. Bunday holatni nafagat hozirgi etnografik
jamoalarda, balki ilk va o‘rta asrlarga oid arxeologik yodgorliklarda ham kuzatish mumkin. Masalan,
arxeologik ma’lumotlardan ko'rinib turibdiki, ayrim qabrlarda qurollar, hunarmandchilik buyumlari
yoki ziynat vositalari topilgan bo'lib, bu marhumning hayotda tutgan ijtimoiy o‘rnini ifoda etgan.

Etnoarxeologiya fagat moddiy dalillarni o‘rganish bilan cheklanib golmaydi, balki ular orqali
insonning dunyoqarashi, ma’naviy olami va urf-odatlar tizimini ham tiklaydi. Etnografik kuzatuvlar va
arxeologik dalillarni giyoslash orqali tadgigotchi jamoaning dafn bilan bog‘liq an’analarini, motam
marosimlarini yoki qabr qurilishidagi ramziy ma’nolarni anglaydi. Bunday yondashuv orqali arxeolog
moddiy madaniyat ortidagi madaniy va ruhiy mazmunni tiklaydi. Bu esa turmush tarzini gayta
qurishning ilmiy asosini tashkil etadi.

XULOSA

Xulosa qilib aytganda, etnoarxeologiya inson turmush tarzini, uning ishlab chiqarish an’analari,
ijtimoiy munosabatlari va ma’naviy dunyosidagi o‘zgarishlarni arxeologik ma’lumotlar asosida qayta
tiklashga xizmat qiluvchi kompleks ilmiy usullar tizimi sifatida namoyon bo‘ladi. U nafagat moddiy
madaniyatni tahlil gilish bilan cheklanmay, balki jamiyatning ruhiy-ideologik giyofasini, gadriyat
tizimini va tabiat bilan munosabatini ham izchil o‘'rganish imkonini beradi.

B.X.Matboboyevning arxeologik tadgigotlarida qayd etilgan dafn marosimlari, gabr inshootlari
misolida, etnoarxeologik tahliining amaliy ahamiyati yaqqgol ko‘rinadi. Ushbu tadqigotlarda kuzatilgan
gamish tobutlar, xum va savatda ko‘mish an’anasi, marhumni ot bilan dafn etish odatlari, gabrga
qurol-yarog’, ozig-ovgat yoki hashamat buyumlarini go'yish amali gadimgi insonning dunyogarashi,
diniy e’tiqodi va ijtimoiy maqomini ifoda etadi. Bu marosimlar moddiy madaniyat elementlari orqali
insonning tabiat bilan o‘zaro munosabati, hayot va o‘lim hagidagi tasavvurlari, hamda jamiyatdagi
rollar iyerarxiyasini anglashga imkon beradi.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI
1. Binford, Lewis R. Nunamiut ethnoarchaeology. Studies in Archeology. New York: Academic Press., 1978. —
509 p.
2. Daniel Stiles. Ethnoarchaeology: A Discussion of Methods and Applications. Man. Vol. 12, Ne.1., 1977. — P.
87-103.
3. David Nicholas, Carol Kramer. Ethnoarchaeology in action. New York: Cambridge University Press, 2001. —

P. 3-31.

4. Fewster, Katherine J. The potential of analogy in post-processual archaeologies: A case study from Basimane
ward, Serowe, Botswana. Journal of the Royal Anthropological Institute Ne 12.1. 2006. — P. 61-87.

5. Gould, Richard A., and John E. Yellen. Man the hunted: Determinants of household spacing in desert and
tropical foraging societies. Journal of Anthropological Archaeology Ne 6.1: 1987. — P. 77—-103.

6. Hodder, lan. Symbols in action: Ethnoarchaeological studies of material culture. New Studies in Archaeology.
New York: Cambridge Univ. Press., 1982. — 244 p.

7. https://en.wikipedia.org/wiki/Ethnoarchaeology

8. Jesse Fewkes. Tusayan Migration Traditions. Washington: Washington Government Printing Office, 1901. —
P. 579. https://archive.org/details/cu31924104075415/page/n7/mode/2up

468 2025/ Ne6 |




ISSN 2181-1571 @ https:/journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

ILMIY AXBOROT

9. Matboboyev B.X. Qadimgi Farg‘onaning ilk orta asrlar davri madaniyati (V-VIIl asrlar arxeologik
manbalarining tarixiy tahlili asosida). Tarix fanlari doktori ilmiy darajasini olish uchun yozilgan dissertatsiya. — Samargand,
2009. — 408 b. +ill.

10. Normark, Johan. Ethnographic analogies in archaeology.
https://haecceities.wordpress.com/2009/03/29/ethnographic-analogies-in-archaeology/

11. Robert A. Analogy in Archaeological Interpretation. Southwestern Journal of Anthropology. Ne 17 (4), 1961. —
P. 317-325. https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/soutjanth.17.4.3628943

12. Stahl, Anne B. Concepts of time and approaches to analogical reasoning in historical perspective. American
Antiquity Ne 58.2. 1993. — P. 235-260.

13. Watson, Patty Jo. The idea of ethnoarchaeology. In Ethnoarchaeology: Implications of ethnography for
archaeology. Edited by Carol Kramer, 277-287. New York: Columbia Univ. Press., 1979.

14. Wylie, Alison. The reaction against analogy. In Advances in archaeological method and theory. Vol. 8. Edited
by Michael B. Schiffer, 63-111. New York: Academic Press., 1985.

15. BepHwTtam A.H. KeHkonbCKkuii MOrUNbHUKT. — JleHuHrpaa, 1940. — 36 c.

16. NopbyHoBa H, MBoukunHa H. MoHeTbl ywy 13 morunsHukoB Pepradbl // CIF3. Boin. LI — J1.: UckyccTBo, 1988.
— C. 45-50.

17. JlutBuHcknn B.A. Kypranbl n kypymbl 3anagHon ®epraHnsel. — M.: Hayka, 1972. — 258 c.

18. Ny6o-JlecHnueHko E.N. MorunbHuk ActaHa // BocTouHbln TypkectaH n CpegHsia Asus. — M.: Hayka, 1984. —
C. 108-120.

19. PyneHko C.U. KynbTypa HaceneHusa MopHoro Antasi B ckugckoe Bpemsi. — M. —J1., 1953. —403 c.

§ 200556 469




