O'ZBEKISTON RESPUBLIKASI
OLIY TA'LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI

FARG'ONA DAVLAT UNIVERSITETI

FarDU.
ILMIY
XABARLAR-

1995-yildan nashr etiladi
Yilda 6 marta chigadi

HAYYHbIN
BECTHUK.
Pepl’yY

MN3paéTca ¢ 1995 ropa
Bbixogut 6 pas B rog




l.Toirov

Texnosivilizatsiya jarayonining ijtimoiy-falsafiy talqini..............cccccoriiiii e 109
B.Mirzaraximov

Turizmning axlogiy-estetik mohiyatini tadqiq etishga oid metodologik yondashuvlar ................... 117
M.T.Voxidova

Xondamir asarlarida axloq va adolat g‘oyalarining falsafiy talqini ..............ccccccniiiis 123
D.E.Normatova

IX-XII asrlarda o ‘rta osiyoda ilmiy-axloqiy tafakkur FiVOji..............ueeeiiiiiiiiiiiiiii e, 127
B.X.Tolipov

Innovatsion igtisodiy raqobat muhitining yoshlar igtisodiy faolligiga ta’siri ............c.cc.oooeviiiinnnnnnnn. 131
A.A.Salmonov

Inklyuziv jamiyatning ijtimoiy falsafiy mazmuni............cccccooiii 135
X.X.Yuldashxodjayev

Musoxon Dahbidiy merosida davlat boshgaruvi va ma’naviy etakchilik

hamda ijtimoiy mas’uliyatning zamonaviy talgini ... 140

G.l.Hashimova

Harbiy ijtimoiy ish — davlat va fuqarolik institutlarining kontseptual-nazariy,

siyosiy-huqugqiy faoliyati tizimi sifatida ... 144
K.Shadmanov

Literary and rhetorical traditions of latin and greek languages on the formation

of english philosophical [IErature ............coouueii i e 149
A.A.Mo‘ydinov
Ma’naviy amaliyot kategoriyasining ijtimoiy-falsafiy talqini............ccccocoeeeii i, 153
A.A.Sayitxonov
Tadbirkorlik faoliyatida innovatsion usullarning zaruriyati ............ccccoiiiiiiii e 159

G.M.Bozorova
Muhammad Sharif Jurjoniy ilmiy merosi va uning inson tafakkuri

rivojidagi falsafiy ahamiyati ...........ouuoiiiiii i ————- 163
D.A.Sobirov

Inson va mehnat: falsafiy tafakkur tarixida izlanish..............cccooooooiii e, 168
Z.1.Narziev

Aziziddin Nasafiyning tasavvuf ontologiyasi va ontologik konsepsiyalarga munosabati............... 177
X.M.Burxanov

Ragamli jamiyatda axborot xavfsizligini ta’minlasH mexanizmlari................cccccciieei e, 183
S.Q.Qaxxorova

Zamonaviy yoshlar ma’naviyati, axlogiy qadriyatlar va ruhiy barkamollikka yo'l........................... 188
J.J.Shodiyev

Inson ruhiy barkamolligi va jamiyat bargarorligini falsafiy yondashuv orgali rivojlantirish............. 192
N.U.Nurmatova

Abdulxoliq G'ljduvoniyning “Magomoti Yusuf Hamadoniy” asari tahlili.............ccccccccoooiiiiinnnnnnnn. 196
A.A.Azimov

Rudakiy falsafiy qarashlarida ijtimoiy adolat va inson tarbiyasi..............cccccccviiiiiii 200
S.H.Pulatov

Abu Homid al-G*azzoliy va Ibn al-Arabiy ilmiy merosining keyingi davrlarda

tadqigi va bugungi Kundagi @hamiyati ...........ccooooiii e 206
E.X.Zoyirov

Ya’qub Charxiy ta’limotida borliq nazariyasi. ............ccoooiiiiiiiiiiice e 211
F.A.Qalandarova

litimoiy tabaqgalanish evolyutsiyasi va uning zamonaviy jamiyatdagi yangi ko‘rinishlari ............... 217
S.R.Kutlimuratov

Turkistonda jadidchilik harakatining shakllanishi ................cccocoiieiiiiii e, 222

R.Sh.Bozorova
Yangi O‘zbekistonda ayollar intellektual va ma’naviy salohiyatini shakllantirishda

ijtimoiy-falsafiy omillar, qadriyatlar va gender adolatning ahamiyati...............ccccccoeeeiiiiiiiiiinnnnnnnnn. 226
Z.A.Ergasheva
Yangi O‘zbekistonda huqugiy ta’lim va axloqiy tarbiyani uyg‘unlashtirish zarurati....................... 230

Sh.F.Polvonov

1 <« | 2025/No6 1




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA
FarDU. limiy xabarlar — Scientific journal of the Fergana State University

Volume 30 Issue 6, 2025-yil DOI: 10.56292/SJFSU/vol31 iss6/a88

UO'K: 141.131

ABU HOMID AL-G‘AZZOLIY VA IBN AL-ARABIY ILMIY MEROSINING KEYINGI DAVRLARDA
TADQIQI VA BUGUNGI KUNDAGI AHAMIYATI

N3YYEHUE HAYYHOIO HACJNEOUA UMAMA Allb-rA33AJNTA U UBH AJl-APABU B
NOCNEAYIOLWMUE NEPNOObI U EFO AKTYANIbHOCTb B HACTOSLLEE BPEMA

STUDY OF THE SCIENTIFIC LEGACY OF IMAM AL-GHAZALI AND IBN AL-ARABI IN LATER
PERIODS AND ITS RELEVANCE TODAY

Pulatov Sayyodbek Hasanovich
Farg‘ona davlat universiteti, mustaqil tadgigotchi

Annotatsiya

Maqolada O‘zbekiston Prezidenti Shavkat Miromonovich Mirziyoev tomonidan BMTning 72-sesiyasi ishtiroklariga
“Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” deb nomlangan maxsus rezolyutsiyani qabul qilish to‘g'risidagi taklifi [1] jahon miqyosida
‘jaholatga barham berish, bag'rikenglik va o‘zaro hurmatni qaror toptirish, diniy erkinliklarni ta’minlash, e‘tiqod
giluvchilarning huquqini himoya qilish, ularning kamsitilishiga yo'l qo‘ymaslikka ko‘maklashishga qaratilganligidan kelib
chiqib, tasavvuf ta’limotida ham eng muhim hisoblangan bunday tamoilni hayotga tadbiq qilishga qaratilganligini hisobga
olib, tadqiqot natijasida Abu Homid al-G‘azzoliyning mo‘tadil tasavvufi bilan ifadalangan so‘fiylik hamda Muhyiddin ibn al-
Arabiyning “vahdatul-vujud” haqidagi falsafiy tasavvufiy qarashlari yoritildi. Tasavvuf nazariyoti yo‘nalishlarining har ikkisi
ham tasavvuf amaliyotini aqlga muvofiqlashtirishga xizmat gilgan. Imom al-G‘azzoliy hamda Ibn al-Arabiy kabi taniqli, sufiy-
nazariyotchi olimlar tasavvufiy dunyoqarashni mantiqiy qurollantirib, unga tasavvuf tajribaga oid o‘ziga xos bilim — “haqiqat
bilan aloga qilish” xususiyatiga ega bo‘lgan ‘nazariy fan” maqomini berdilar. Maqolada bu ikki buyuk allomaning
tinchliksevarlik, bag'rikenglik g‘oyalari, ularning tasavvufiy falsafiy me‘rosining bugungi kundagi ahamiyati ochib berildi.

AHHOMauyus

B cmamebe npednoxerue lNpe3udeHma Y3bekucmaHa Lllaskama MupomoHosuda Mup3uéeea ydacmHukam 72-U
ceccuu OOH npuHsms 8 Muposom macwmabe crieyualibHyo pe3osnoyuro nod HazsaHuem «llpoceeweHue U peuauo3Has
morsiepaHmHOCMby 3akyaemcs 8 moM, Ymobbl «MOKOHYUMb C HE8execmeoM, yCmaHO8UMb MOofepaHmHoCmsb U
g3aumoysaxeHue, obecriequms c8ob0dy eepoucrogedaHusi» U UCX00s1 U3 MO0, Ymo OH HarnpasseH Ha 3awumy ux npae
u riomowb 8 npedomepalwyeHuu ux UCKpUMUHaLSIU, MPUHUMasi 80 8HUMaHUe mom ¢hakm, Ymo makou MPUHYU, KOmopabil
cyumaemcsi caMbIM 8aXKHbIM 8 CychusMe HarpasieH Ha Mo8ceOHE8HYIO XU3Hb 1t0ded.

B pesynsmame uccrnedogsaHusi 8bidernieH Cyu3M, 8blpaxKeHHbIU yMepeHHbIM cygusmom Aby Xamuda arb-
lazanu u ¢punocogcko-mucmudeckumu 83ansidamu MyxudduHa ubH anb-Apabu Ha b6bimue Kak «saxOamyrb-8y0xyo».
Ob6a HanpasneHuss meopuu cycuama CryXunu eapMoHu3atsiu rnpakmuku cygusma ¢ pasymMoM. V3gecmHsle cygulickue
y4eHble-meopemuku, makue kak Mam anb-lazanu u M6H anb-Apabu, patsioHanusuposarnu cychulickoe Mupogo33peHue
u npudanu eMy cmamyc «meopemudeckoll HayKu», umeroweli ceolicmeo «obuweHusi ¢ 60XXKecmeoM» KaK yHUKarbHO20
3HaHUsA cygulickoeo ornbima. B cmambe packpbimbl udeu Mupa U mosiepaHmHoOCmu 3mux 08yX 6e/IUKUX Y4YEHbIX,
3HavyeHue Ux MUCMUKO-gbUsI0COCKO20 Haciedusi ce2o0HsIWHeM OHe.

Abstract

In the article, the proposal of the President of Uzbekistan Shavkat Miromonovich Mirziyoyev to the participants of
the 72nd session of the UN to adopt a special resolution on a global scale called "Enlightenment and religious tolerance" is
to "end ignorance, establish tolerance and mutual respect, ensure freedom of religion" and based on the fact that it is
aimed at protecting their rights and help prevent their discrimination, taking into account the fact that such a principle,
which is considered the most important in Sufism, is aimed at the daily life of people. As a result of the study, Sufism was
identified, expressed by the moderate Sufism of Abu Hamid al-Ghazali and the philosophical and mystical views of
Muhiddin ibn al-Arabi on being as “wahdat ul-wujud”.Both directions of Sufi theory served to harmonize Sufi practice with
reason. Famous Sufi theorists such as Imam al-Ghazali and Ibn al-Arabi rationalized the Sufi worldview and gave it the
status of a “theoretical science” that has the property of “communication with the deity” as a unique knowledge of Sufi
experience. The article reveals the ideas of peace and tolerance of these two great scientists, the significance of their
mystical and philosophical heritage today.

Kalit so‘zlar: Tasavvuf, mu'tadil, falsafiy, rasional, irrasional, aql, nazariyotchi, bilish, vahdat ul-vujud, diniy
bag'rikenglik.

Knrouyeebie cnoea: Cychusm, ymepeHHbIl, bunocockull, patsioHanbHbil, uppatsioHanbHbIU, pasym,
meopemuk, 3HaHue, eOUHCMEO, peslucuo3Hasi mosiepaHMHOCMb.

Key words: Sufism, moderate, philosophical, rational, irrational, reason, theorist, knowledge, unity, religious
tolerance.

B 206 2025/No6 |}



ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

KIRISH

XXI asrga kelib, tasavvufni, jumladan, Imom al-G‘azzoliy va Ibn al-Arabiy kabi allomalarning
tasavvufiy falsafiy ta’limotlarini musulmon tafakkuri va hayot tarzi sifatida uning falsafasi, badiiy
adabiyoti, hayotbaxsh g‘oyalarini birgina musulmonlar emas, balki turli din va millatga mansub
insonlar ham zo‘r qgizigish bilan o‘rganishmoqda. Chunki tobora ma’naviy gashshoqlik, axloqgiy
tubanlik hamda ruhiy tushkunliklar iskanjasiga tushib borayotgan insoniyat tasavvufning ruhiy tarbiya
usullaridan foydalanishga muxtojlik sezmoqda. Jahonda yuz berayotgan diniy ekstremizm,
fundamentalizm va terrorizm kabi vogealarning paydo bo‘lish sabablari ko‘proq diniy savodsizlikdan
chigib kelayotganligini nazarda tutish joiz.

Bugungi kunda ham tasavvufiy falsafiy ta’limot er yuzida takomillashib borish va
modernizatsiyalashish imkoniyatlari kengligini isbotlab bermogqda. Shuning uchun Imom al-G‘azzoliy
va lbn al-Arabiy tasavvufiy falsafiy ta’limotlarini o‘rganish insonlar dunyoqarashini kengaytirib,
falsafadagi eng muhim masala — bilish nazariyasini rivojlantirishga yordam beradi. Imom al-G'azzoliy
tasavvufiy dunyoqarashni rasmiy (ortodoksal) islom bilan muvofiglashtirdi va mo‘tadil tasavvuf
nazariyasini yaratdi. lbn al-Arabiy esa tasavvufda “vahdatul-vujud” (“borligning birligi”) falsafasini
takomillashtirdi va diniy bag‘rikenglik g‘oyasini olg‘a surdi.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METOLDOLOGIYA

Yevropa madaniy tafakkurida, Imom al-G‘azzoliyning ilmiy merosi falsafa va ratsionalizmning
dushmani sifatida o‘rganilib, uning ta’limoti faqat tasavvufiy bilimlar foydasiga xizmat qilgan degan
qarashlar keng yoyildi. Bundan tashqari, bu ta’limot, ya'ni G‘azzoliyning g‘oyasi XIV asrlardan
boshlanib, uzog davom etgan, musulmon dunyosini gamrab olgan intellektual va ma’naviy ingiroz
sabablarini tushuntirishda ishlatilib kelindi. Masalan, G‘azzoliy — “Ibn Sinoning ilohiyotdagi birinchi
ragibi” (A.b. Caragees), “falsafiy-reaksion obskurantizm tarafdori” (G. Ley), “harakatsizlikka tortuvchi
mavzu, Shargda falsafaning tanazzuliga sabab” (Z. Muborak) va boshqalar [2, 26].

Keyingi davr ilmiy dunyogarashida Imom al-G‘azzoliyning falsafaga, umuman aqliy bilishga
munosabatini o‘rganishda yangicha yondashuv shakllandi. Bugungi ilmiy doiralarda G'azzoliy
ta’limotining musulmon olamida ratsionalizmning zaiflashishi hamda tanazzulga uchrashi bilan
bog'liq ekanligi hagidagi da’volarni rad etuvchi dalillar keltiriladi. Bunday yondashuv vakillarining
fikricha, Imom al-G‘azzoliy agl hamda mantigni tangid gilmagan, balki aglni mutlaglashtirish hagidagi
da’volarni tanqid ostiga olgan.

Tadqigotlar shuni ko‘rsatdiki, aksincha, G‘azzoliy tasavvufning aqlga qarshi tomonlarini
tangid qilgan. Uning ta’kidlashicha, aqlni tasavvufiy bilimlar bilan boyitish kerak, lekin bu bilimlar
bilan aglni o‘rnini almashtirmaslik kerak. “lhyo al-ulum ad-din” (“diniy ilmlarning tirilishi”) asarining aql
bobida aqlning qadrini himoya qiladi. Faylasuflarni tanqid gilishda u aqlning afzalligidan va
kerakligidan shubhalanmaydi, balki uning “Mutlag’ni bilishda chegaralanganligini ko‘rsatadi.

Imom al-G‘azzoliyning inson bilimi to'g‘risidagi fikrini hisobga olmay turib, uning
ratsionalizmga yondoshuvini aniglash qiyin. Uning fikricha insonning bilish jarayoni cheksizlik kasb
etadi. G‘azzoliy shunday yozadi: “Bilimlar dengizi cheksizdir’ [3,67]. Uning tushunchasida bilish
uzluksiz, doimiy jarayon bo'lib, ma’lum bir mutlag natijaga, chegaraga etish imkonini yo‘qqa
chiqaradi. G'azzoliy yozadi: “llmdagi oliy daraja nabiylar darajasidir”. Faylasuy (hakim) hagiqat
borasida nabiylardan quyi darajada bo‘lsada, u ham haqigatni izlaydi.

Shargshunos olim A. Treyger G‘azzoliy tushunchasidagi intuitiv bilim ko'p jihatlari bilan Ibn
Sinoning qarashlariga to‘g‘ri keladi, degan fikrni beradi va bunga ko'plab dalillar keltiradi. A. Treyger
Imom al-G'azzoliy faylasuflar bilan baxs-munozara qilgan asarlarining yozilgan va qabul gilingan
vaqtini gayta ko‘rib chiqishni taklif giladi. A. Treyger fikricha, Imom al-G‘azzoliy “Faylasuflarning
ixtiloflari” asarini falsafa hamda faylasuflarga bo‘lgan haqigiy munosabatini berkitish uchun yozgan
[4, 9-10]. “Faylasuflarning magsadlari” risolasini esa Imom al-G'azzoliy o‘zi yozganidek, — “Sharq
perepatetiklari asarlarini fagat mustaqil ravishda o‘rganib, ikki-uch yil ichida yozdim”. G‘azzoliy islom
ilohiyotshunosligining ratsionalistik yo‘nalishini ash’arizm hamda Ibn Sino ta’limotlarida o‘zining to'liq
ifodasini topgan arab-musulmon falsafasi bilan birga rivojlantirdi [3,70].

Ibn al-Arabiy falsafiy tizimining gumanistik tezisi o'ziga xos bo'lib, bugungi kunda o'ta
ahamiyatlidir. U o‘zining vahdat ul-vujud ta’limoti doirasida diniy plyuralizm va ilohiy marhamatning
barcha narsa va xodisalarga nisbatan bir xilligini, universalligini asoslab berdi. Uning ta’limotiga
ko‘ra, har bir narsa oz mavjudligining abadiyligi jihatidan Haqgdan (Xudo)dan tashgarida emas, ya’ni

§ 200556 207




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

ajralmagandir. Shu nugtai nazarga ko'ra, ibodatlarning barchasi aslida Yagonaga sig‘inishdir. Ibn al-
Arabiy har bir din boshqga dinlarning mavjudligidan mavjuddir, deb ta’'kidaydi. An’anaviy islom
tarafdorlari tomonidan bunday fikrni rad etilishiga garamay, uning plyuralizmi XX asr islom
reformatorlari hamda zamonaviy G‘arb madaniy doiralarida ijobiy gabul qilindi.

G'arb dunyosida Ibn al-Arabiy o‘zining tasavvufiy-falsafiy ta’limotidan ko‘ra, ko‘p xollarda
diniy befarglikni bildiradigan — diniy bag‘rikenglik (tolerantlik) da’vati bilan shuxrat qozondi [5,105].
Ta’kidash kerakki, Ibn al-Arabiyning tavhid borasidagi — “Hamma narsa Xudodadir va U hech bir
narsada inkor etilmaydi” [6,124] degan g‘oyasi uning diniy ixtilofi emas va shundan kelib chigib, unga
islom falsafasidagi marginal shaxs deb qarash noto‘g‘ri bo‘ladi, albatta.

NATIJA VA MUHOKAMA

Har ikkala nazariy (akademik) tasavvuf (Mo‘tadil va falsafiy) vakillari, ya’ni Imom al-G'azzoliy
va lbn al-Arabiyning say-harakatlari bir-biriga nomuvofiq bo'lib chiqdi. Mo‘tadil tasavvuf vakili Imom
al-G'azzoliy ma’naviy amaliyotining magsadi “ilohiy hagiqat’ga so‘fiylikda belgilangan “yo’l” (tariq)
asosida “fano” holati kabi tasavvufiy bilish usulida erishishdir. Ibn al-Arabiy esa, oz ta’limotida
so'fiylarning ongli say-harakatlari orqali borliq yoki Xudoni bilishga shubha qilib, mutlago o‘zgacha
tushunchani olib kirdi. Uning ta’limotiga radikallik xos bo‘lib, unda Xudoni bilish aslida Xudoning o'z
o‘zini bilishi deb qaraladi va bunda “Inson” Xudoning ko‘plik dunyosidagi narsalari orgali doimiy ilohiy
yangilanib turuvchi tajallining o‘zini bilish joyidir.

Mo'tadil hamda falsafiy tasavvufning o‘rtasidagi fargni tushunish uchun har birining asosiy
goidalarini ko‘rib chiqish lozim.

Mo'‘tadil tasavvuf Imom al-G‘azzoliyning qarashlari asosida tahlil gilinadi. G'azzoliy o'z
asarlarida ta’riflarga tayanadigan tafakkur barcha ta’rifdan ustun bo‘lgan Xudoni bilishda kuchsizdir,
deb ta’kidlaydi. G‘azzoliy intuitsiya, ilohiy igtidor orgali Xudoni bilishning muqobil yo'li mavjud deb
bildi. llohiy mohiyatga kirishning ikki yo‘li bor va ikkalasi ham aqglga muvofig emas: Biri —
“tanlanganlik”, “valiylik”, “vajd”, “fano” orqali. lkkinchisi — nabiylar so‘zlariga gat‘iy ishonch orqali
bilinadi.

Imom al-G'azzoliy , shu tariga, tasavvufiy ruhiy amaliyot yo'lining yakuniy magsadini “Xudoga
singib ketish” deb tushunadi. Xudoga singib ketish bu — ichki ruhiy holat, bilish va axlogning eng
mukammal, yuqori cho‘qqisidir. Shar‘iy e‘tigoddan fargli o‘laroq, singib ketish haqgigatning ajralmas
gismi hisoblanadi. Uni mantigiy nuqgtayi nazardan echib bo‘Imaydi va fagat so‘fiylarning “xol”, “vajd”
ilmiga mos keladi [7,100]. Mutlag borligni bilishda G‘azzoliy uchun ikkinchi yo'l afzaldir, chunki
birinchi yo'l payg‘ambarlikning qirq oltinchi gismi xolosdir deb bildi. Imom al-G‘azzoliy payg‘ambarlik
ustuvor ekanligini tan oladi, chunki Muhammad a.s.dan olingan vahiy bilimlarga aoslangan
musulmon jamoasiga sodiqlik ruhi tasavvufiy “singib ketish” tarafdorlarining individual tarigat
yo'llariga rioya qilishidan yuqori bo‘lishi kerak.

Ta’kidlash kerakki, tasavvuf amaliyotchilari pirovardida Imom al-G‘azzoliy kabi mo‘tadil
so'fiylikning nazariy ta’limotlarini qo‘llashni afzal bildilar. Mo‘tadil so‘fiylik nazariyotchilarining asarlari
u yoki bu tasavvuf tariqatlariga mansub amaliy yoki “xalq” so‘fiylik vakillari uchun o‘ziga xos nazariy
go‘llanmaga aylangan.

Ammo, asosli muammo vujudga keldi — Yaratganga yaqinlashish yo'lida yig‘ilgan ulkan vajdiy
tajriba hamda barcha soffiylarning shaxsiy-ehtirosli yutuglari yig'indisini ifodalovchi intuitiv
tushunchalarni umume’tirof etilgan islomiy bilimlarning nazariy tizimiga, ya’ni musulmon shar'y
goidalarini inkor etmasligi va ichki izchilik hamda tartibliik talablariga javob berishiga
moslashtirishning mutlago ilojisi yo'q edi. Chunki ilohiy vogelikni anglash tajribasi ruhiy tomondan
mustahkam ishonch, haqiqiylik tuyg‘usini bersa ham, lekin bu haqiqgiylik induvidual, shaxsiy
hisoblanardi [7,101]. Islom so'fiylari o'z vaqtida shuni angladilarki, tasavvufiy yo'l, ya’ni Xudoga
yaqinlashish yo'li shaxsiy extirosli amallar — zikru-samo, jazaba (ekstaz) xolatida o‘zini yo‘qotish,
o‘zidan ketishni ham o'z ichiga olar ekan, bunday amaliyot ikkiyuzlamachilik va qalloblikka ham katta
yo‘l ochib berardi. Bundan keyin intutisiya yordamida ilohiy hagiqatlarni induvidual anglash hamda
o'z “men”ini ilohiy vogelikka qo‘shib yuborish (ruhiy ma’noda) orqali keladigan haqiqgiy vajdiy tajribani
yolg‘ondan ajratishning umumiy qoidalarini ishlab chiqdilar. Bu borada, Imom al-G‘azzoliy avval
shariatni keyin tarigatni qat‘iy belgilab qo‘ydi.

Tasavvufiy bilimning oxirgi magsadini anglashda Muhyiddin Ibn al-Arabiyning tasavvufiy
ta’limoti Imom al-G*azzoliynikidan farq qgiladi.

Birinchi navbatda bu ularning borliq masalalariga yondashuvlaridagi farqdan kelib chigadi,
buning natijasi ularning tasavvufdagi bilim (ma’rifat) mohiyatini turlicha tushunishlarini ko‘rsatdi.

208 2025/ Ne6 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

Imom al-G'azzoliy hamda boshqa mo‘tadil tasavvuf tarafdorlari Allohning ko‘plik dunyosiga
munosabati masalasini hal gilishda, O‘rta asr arab-musulmon tafakkurining diniy-falsafiy qarashlarini
yoqgladilar. Ushbu qgarashga ko‘ra, Alloh o'zi yaratgan ko‘plik olamiga gat‘iy tashqi sifatdir. Shu
ma’noda tushunilganda, birinchidan, Yaratganning tashqiligi va bosh yo‘naltiruvchiligi kelib chigadi,
Xudo har narsaning shartidir, lekin aksincha emas, ikkinchidan, Xudo narsalarning tabagaviy
tabiatini ularning O‘ziga nisbatan joylashuviga qarab belgilaydi.

Xudoning birinchi asos ekanligi haqgidagi va Uning ko‘plik olamidan tashqi ekanligi Ibn Arabiy
tomonidan ikki tomonlama birlik sifatida gayta ko‘rib chiqilib, unga “Uchinchi narsa”’ni ham qo‘shdi va
ularni bir-biridan ajratmagan holda vahdat ul-vujud g‘oyasini yaratdi.

Gap shundaki, Ibn al-Arabiy ta’kidlagan diniy bag‘rikenglik g‘oyalari an’anaviy islomda ham
0‘zining asoslariga ega:

Birinchidan, islomda tavhid tamoili birlamchidir. Vahdoniyat hagidaga ta’limot odamlarning
ilohiy birligi va tengligini hamda barcha odamlarning etnik bir ekanligi (barcha insonlarning umumiy
ajdodlari Odam Ato va Momo Havo ekanligi)ni asoslaydi [8,8]. Islomning milliy qobigdan xoli ekanligi
va umumbashariyligi Qur‘oni karimning insonlarning birligi va tengligi to‘g‘risidagi g‘oyasidan olinadi,
odamlar barcha narsalarni o‘ziga ko‘ra adolatli mukofotlaydigan yagona Vohidning
mavjudodlaridirlar.

Ikkinchidan, Qur‘onga ko'ra, islomning aqoidlari (tavhid, payg‘ambarlik ta’limotlari, Qiyomat
va b.) undan ancha ilgariyoq yahudiy va nasroniy dinlari orqgali bildiriigan. Yahudiylik, nasroniylik va
islom vahiy dinlar hisoblanadi. Barcha narsalar hagida Allohning abadiy bilimini tashkil etgan “Lavhul
mahfuz’dan insonlarga lavhalar, masalan, Tavrot (Tora) — yahudiylarga, Injil (Yangi ahd) -
nasroniylarga tushirilgan deyiladi.

Ulug’ Shayx olamda barcha narsa va xodisalar o‘zaro sabab va natijaga ega emasligi
hagidagi ash’arizm ta’limotini gabul qgilib, olam har lahzada yo‘q hamda bor qilinib, yangilanib turadi,
deb ta’lim bergan. Olamning doimiy, uzluksiz yangilanish jarayonida Xudo ko‘plik shakllarida olamda
namoyon bo‘ladi [5,109]. Bundan kelib chiqadiki, dinlarning turlicha haqigatlari aslida bir, yahlit
haqigat ifodasidir.

XULOSA

Xulosa qilib, aytishimiz mumkinki, Abu Homid al-G‘azzoliy ham lbn al-Arabiy ham o'z
tasavvufiy falsafiy nazariyasini yaratgan holda, falsafadagi eng muhim masala — bilish nazariyasini
rivojlantirdilar. Musulmon dunyosining G'arbdan ancha orgada qolishi, shu jumladan, ratsionalizm
an’analarining zaiflashishi sabablarini Imom al-G‘azzoliyning ta’limoti bilan bog‘lash noto‘g'ri, albatta.
Buni o‘sha davrlardagi ijtimoiy-igtisodiy va siyosiy sabablardan gidirish lozim.

Ibn al-Arabiy o‘zini chin musulmon deb bilgan va oz asarlarida ahli sunna bo'lib
gavdalansada, hamma dinlarning tengligini tasdiglashi uning diniy bag‘rikengligi va turli diniy
konfessiyalar vakillari orasidagi tushunmovchiliklarni bartaraf etish xohishini anglatadi. Har bir
yaratilgan narsa yaxshidir, chunki unda Yagonaning abadiy tomoni bor. So‘fiy olim, “Allohni bilish”da
barcha dinlarni rad etmaydi va Xudoni har bir dinda, hatto butparastning butida ham ko‘radi, ulardagi
farglarni Xudoning olamda namoyon bo'lishining xilma xilligida ko‘radi. [8,113].

Abu Homid al-G'azzoliy ta’'limotida tasavvuf — shariatga sodiq qolgan holda ruhiy poklanish,
ahlogiy mukammallashish, nafsni zabt etish va Allohga qalban yaqinlashish vositasi sifatida talgin
etiladi. Ibn al-Arabiy esa tasavvufni mavjudotning ilohiy manbaga oidligi, ya’ni vahdat ul-vujud
tamoyili orgali tushuntiradi. Unga ko‘ra, har bir mavjudot Allohning zohiriy tajallisi bo'lib, inson o'z
botiniy kamoloti orqgali ilohiy hagiqatga etadi.

Imom al-G'azzoliy hamda Ibn al-Arabiy yomonlik, zulm, gabohat, zo‘rlik, mutaassiblik,
xudbinlik, bag‘ritoshlik, riyokorlik, urushlar kabi qabih illatlarga qarshi bo'lib, ijtimoiy adolat,
insonsevarlik, insonlar, xalglar o‘rtasida o‘zaro murosa, do‘stlik munosabatlarini o‘rnatishga da’vat
etganlar. Bu ikki buyuk allomalarning insonparvarlik g‘oyalarini o‘rganish nafaqgat ilmiy, balki juda
katta axloqgiy-tarbiyaviy ahamiyat kasb etadi. Ikki buyuk alloma tomonidan komil insonni
shakllantirishning so‘fiyona tamoillari ishlab chiqildi. Ular negizida barkamollik tamoillari bugun ham
0z ahamiyatini yo‘qotmagan.

Xozirgi zamon glaballashuv jarayonida yoshlarimizni to‘g‘ri yo‘lga chorlash uchun ular qalbi
va ongida ma’naviyat va ma’rifatni yuksaltirishni targ‘ib qilish zarur. Vatanimiz mustaqiligini
mustahkamlash shartlaridan biri har tomonlama etuk komil inson shaxsini shakllantirishdan iboratdir.
Shuning uchun, al-G‘azzoliy va Ibn al-Arabiyning tasavvufiy ta’limotlari bugungi kunda diniy

§ 200556 209




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

ekstremizm va mutaassiblikka garshi kurashda muhim ma’naviy vosita bo‘la oladi. Ularning
ta’limotlari nafrat, zo'ravonlik va tajovuzkorlikka qarshi turib, insonni muhabbat, sabr, tavoze va galb
pokligi asosida tarbiyalashni ko‘zlaydi.

Demak, tasavvufning bu ikki buyuk namoyandasi tomonidan ilgari surilgan ilohiy-falsafiy
qarashlar, diniy g‘oyalarni chuqur tushunish, bag‘rikenglik va ijtimoiy barqarorlikni ta’'minlashda
kuchli manba bo'lib xizmat gilishi mumkin. Ularning merosi zamonaviy ma’naviy-ma’rifiy ishlar,
aynigsa yoshlar ongida sog‘lom diniy dunyogarashni shakllantirishda keng go‘llanilishi lozim.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. V36eknctoHn Pecny6nukacu Mpesuaentu LaBkaT MupanéesnuHr BMT Bow Accambnesicn 72-ceccusicuparu
HYTKM // “Xank cy3un”, 2017 nnn 20 ceHTs0pb.

2. An-Ixanabu M.M. Teonorus n dpunococus an-rasanu. — M., 2010.

3. Hacbipoe U.P. K Bonpocy o kputuke cunococdun Aby Xamugom an-Fasanu. ®unocodpckuin xxypHan. — M.,
2015. T. 8. Ne 3.

4. Treiger A. The Science of Divine Disclosure. Valt University ProQuest Dissertations & Theses, 2008. 3317233.

5. HacbipoB WN.P. OH Apabu 1 BepoTepnnmocTb. PuUnocodusi penurun: aHanutmyeckue uccrnegoBanus. — M.,
2020. T. 4. Ne 1.

6. CmupHoB A.B. Benuvkuii wenx cygpuama (onbIT napagurmanbHoro aHanusa cgpunocogpun M6H Apabu). — M.:
Hayka. isgaTtenbckasa oupma «BoctouHas nutepatypa», 1993.

7. HacbipoB W.P. K Bonpocy o ponun WN6H Apabu B uctopum ucnamckoro muctuumsma. // ®dunocodckas
aHTponornorus. 2016. T. 2. Ne 2.

8. NBparum T. Ha nyTn kK kopaHnyeckon TonepaHTHocTu. — HuwkHui Hosropoa: «MeguHay, 2007.

210 2025/ Ne6 |




