O'ZBEKISTON RESPUBLIKASI
OLIY TA'LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI

FARG'ONA DAVLAT UNIVERSITETI

FarDU.
ILMIY
XABARLAR-

1995-yildan nashr etiladi
Yilda 6 marta chigadi

HAYYHbIN
BECTHUK.
Pepl’yY

MN3paéTca ¢ 1995 ropa
Bbixogut 6 pas B rog




l.Toirov

Texnosivilizatsiya jarayonining ijtimoiy-falsafiy talqini..............cccccoriiiii e 109
B.Mirzaraximov

Turizmning axlogiy-estetik mohiyatini tadqiq etishga oid metodologik yondashuvlar ................... 117
M.T.Voxidova

Xondamir asarlarida axloq va adolat g‘oyalarining falsafiy talqini ..............ccccccniiiis 123
D.E.Normatova

IX-XII asrlarda o ‘rta osiyoda ilmiy-axloqiy tafakkur FiVOji..............ueeeiiiiiiiiiiiiiii e, 127
B.X.Tolipov

Innovatsion igtisodiy raqobat muhitining yoshlar igtisodiy faolligiga ta’siri ............c.cc.oooeviiiinnnnnnnn. 131
A.A.Salmonov

Inklyuziv jamiyatning ijtimoiy falsafiy mazmuni............cccccooiii 135
X.X.Yuldashxodjayev

Musoxon Dahbidiy merosida davlat boshgaruvi va ma’naviy etakchilik

hamda ijtimoiy mas’uliyatning zamonaviy talgini ... 140

G.l.Hashimova

Harbiy ijtimoiy ish — davlat va fuqarolik institutlarining kontseptual-nazariy,

siyosiy-huqugqiy faoliyati tizimi sifatida ... 144
K.Shadmanov

Literary and rhetorical traditions of latin and greek languages on the formation

of english philosophical [IErature ............coouueii i e 149
A.A.Mo‘ydinov
Ma’naviy amaliyot kategoriyasining ijtimoiy-falsafiy talqini............ccccocoeeeii i, 153
A.A.Sayitxonov
Tadbirkorlik faoliyatida innovatsion usullarning zaruriyati ............ccccoiiiiiiii e 159

G.M.Bozorova
Muhammad Sharif Jurjoniy ilmiy merosi va uning inson tafakkuri

rivojidagi falsafiy ahamiyati ...........ouuoiiiiii i ————- 163
D.A.Sobirov

Inson va mehnat: falsafiy tafakkur tarixida izlanish..............cccooooooiii e, 168
Z.1.Narziev

Aziziddin Nasafiyning tasavvuf ontologiyasi va ontologik konsepsiyalarga munosabati............... 177
X.M.Burxanov

Ragamli jamiyatda axborot xavfsizligini ta’minlasH mexanizmlari................cccccciieei e, 183
S.Q.Qaxxorova

Zamonaviy yoshlar ma’naviyati, axlogiy qadriyatlar va ruhiy barkamollikka yo'l........................... 188
J.J.Shodiyev

Inson ruhiy barkamolligi va jamiyat bargarorligini falsafiy yondashuv orgali rivojlantirish............. 192
N.U.Nurmatova

Abdulxoliq G'ljduvoniyning “Magomoti Yusuf Hamadoniy” asari tahlili.............ccccccccoooiiiiinnnnnnnn. 196
A.A.Azimov

Rudakiy falsafiy qarashlarida ijtimoiy adolat va inson tarbiyasi..............cccccccviiiiiii 200
S.H.Pulatov

Abu Homid al-G*azzoliy va Ibn al-Arabiy ilmiy merosining keyingi davrlarda

tadqigi va bugungi Kundagi @hamiyati ...........ccooooiii e 206
E.X.Zoyirov

Ya’qub Charxiy ta’limotida borliq nazariyasi. ............ccoooiiiiiiiiiiice e 211
F.A.Qalandarova

litimoiy tabaqgalanish evolyutsiyasi va uning zamonaviy jamiyatdagi yangi ko‘rinishlari ............... 217
S.R.Kutlimuratov

Turkistonda jadidchilik harakatining shakllanishi ................cccocoiieiiiiii e, 222

R.Sh.Bozorova
Yangi O‘zbekistonda ayollar intellektual va ma’naviy salohiyatini shakllantirishda

ijtimoiy-falsafiy omillar, qadriyatlar va gender adolatning ahamiyati...............ccccccoeeeiiiiiiiiiinnnnnnnnn. 226
Z.A.Ergasheva
Yangi O‘zbekistonda huqugiy ta’lim va axloqiy tarbiyani uyg‘unlashtirish zarurati....................... 230

Sh.F.Polvonov

1 <« | 2025/No6 1




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

FarDU. limiy xabarlar — Scientific journal of the Fergana State University

Volume 30 Issue 6, 2025-yil DOI: 10.56292/SJFSU/vol31 iss6/a82

UO'K: 1:297.2:141.7

AZIZIDDIN NASAFIYNING TASAVVUF ONTOLOGIYASI VA ONTOLOGIK
KONSEPSIYALARGA MUNOSABATI

OHTOJNOormAa TACABBY®A N OTHOLWWEHUE K OHTOJNTIOMTMYECKUAM KOHLUEMUUAAM
A3N3NOANHA HACADU

AZIZIDDIN NASAFI'S SUFI ONTOLOGY AND HIS APPROACH TO ONTOLOGICAL
CONCEPTS

Narziev Zubaydillo Ibodilloevich
Buxoro davlat pedagogika instituti, “ljtimoiy fanlar” kafedrasi dotsenti, Falsafa fanlari bo‘yicha
falsafa doktori(PhD)

Annotatsiya
Mazkur maqolada o‘rta asr tasavvuf ta’limoti va falsafasining yirik namoyandasi, ulug‘ ajdodlarimizdan biri bo‘lgan
Aziziddin Nasafiyning tasavvuf ontologiyasiga oid qarashlari tahlil gilingan. Shuningdek, mutasavvifning tasavvuf va falsafa
tarixida mutafakkirlar va ta’limotlar tomonidan ilgari surilgan ontologik konsepsiyalarga munosabati hamda o‘zining
mustaqil pozitsiyasi haqida ma’lumotlar berilgan.
AHHOMaus
B OaHHoOU cmambe aHanusupyromcsi 832/1510bl Ha oHmMosio2uro cygusma AsuzudduHa Hacagbu, ebidatoujezocs
npedcmasumerisi cpedHe8eKko80o20 Cychulickoao ydeHus U cburocoguu, 00HO20 U3 Hawux eesukux rnpedkos. Takxe
npedcmasnieHa UHGopmatsis 06 OMHOWEHUU MbICIIUMESS K OHMOJI02UYECKUM  KOHUEMNUUSM,  8bI08UHYMbIM
MbICITUMENSIMU U YYEHUSIMU 8 UCMOpPUU cychusma u ¢huriocoghuu, a makxe 0 e2o caMocmosimersibHoU Mno3uyuu.
Abstract
This article analyzes the views of Azizuddin Nasafi, a prominent representative of medieval Sufi doctrine and
philosophy, one of our great ancestors, on the ontology of Sufism. It also provides information about the Sufi's attitude to
the ontological concepts put forward by thinkers and teachings in the history of Sufism and philosophy, as well as his own
independent position.

Knroyeeble crnoea. A3usudduH Hacacpu, “KHuea coeepuweHHoz20 4Yenoeeka”, “TaH3un”, “Kawgp ynb-xakauk”,
“basiH ym-maH3un”, “Makcad-u akca”, “Kawgh ynb-xakauk”, eadxub yrnb-8y0xyd, MyMKUH yrb-8y0xyd, cydyp, eaxdam yrb-
8y0xy0, uwpakuam, Hyp, 3am, eadxx, Haghc

Key words: Azizuddin Nasafi, “The Book of the Perfect Man”, “Tanzil”, “Kashf ul-haqoiq”, “Bayan ut-tanzil”,
“Maqgsadi agsa”, “Kashf ul-haqoiq”, wajib ul-wujud, mugmin ul-wujud, sudur, wahdat ul-wujud, ishraqiyyil, light, zat, wajh,
nafs

Kalit so‘zlar. Aziziddin ~ Nasafiy, “Komil inson kitobi”, “Tanzil”, “Kashf ul haqoyiq”, “Bayon ut-tanzil”, “Maqsadi
aqso”, “Kashf ul-haqoyiq”, vaojib ul-vujud, mumkin ul-vujud, sudur, vahdat ul-vujud, ishroqiylik, nur, zot, vajh, nafs

KIRISH

Tasavvuf ontologiyasi tasavufning ta’limotining o‘zi singari kabi murakkab va ziddiyatlidir.
Buning asosiy sababi sifatida borliq haqidagi qarashlarning turli ta’'limot va yo‘nalishlarda xilma-xil
tarzda izohlanganligidir. Tasavvufning borliq haqidagi ta’limoti panteistik xarakterga ega bo'lib,
Sharq falsafasida bu muammo “vojib ul-vujud”, “mumkin ul-vujud”, “vahdat ul-vujud”, “vahdat ul-
mavjud”, “vahdat ul-shuhud”, ishroq va boshqga yo‘nalishlarda talqgin etilgan. “Vahdat ul-vujud’ning
asosiy tamoyili Xudo yagona, haqiqgiy borlig bo‘lib, golgan hamma narsalar uning shu’lasi, nuridir.
Alloh butun go‘zalligini, kamolotini, kuch-qudratini borligda namoyon etadi, inson ham Allohning nuri
ta’sirida jilvalanadi. “Vahdat ul-vujud’ga ko‘ra, inson go‘zalligi ham Uning jamolining jilvasi deb ta’lim
beradi. Vahdat ul vujud hikmat va kalom ahlining borliq va yaratilish haqidagi qarashlariga garshi
ishlab chigilgan borliq va yaratilish haqgidagi garash va shunga ko‘ra Xudo-inson munosabatlariga
asoslangan bilish nazariyadir. lbn Arabiyning fikricha, “Borliq yagonadir, u ham Hagning
borlig‘idir’.[1.431-433] Bu ibora “vahdat ul-vujud” nazariyasining eng muhim jihatini ifodalaydi.
Ko'rinib turibdiki, u “vahdat ul-vujud” tafakkurini markazga olgan yaratilish nazariyasini ishlab
chigishga harakat gilgan.

B 202556 |



FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

MAVZUGA OID ADABIYOTLAR TAHLILI

Mazkur mavzuga oid ma’lumotlar Aziziddin Nasafiyning “Komil inson kitobi”, “Tanzil”, “Kashf
ul haqoyiq”, “Bayon ut-tanzil’, “Magsadi agso”, “Kashf ul-haqoyiq” kabi asarlarida batafsil bayon
gilingan.

TADQIQOT METODOLOGIYASI

Tadgiqotda analiz, sintez, tarixiylik, sinergetika va germenevtika, vorisiylik, giyosiy tahlil,
usullaridan foydalanilgan.

TAHLIL VA NATIJALAR

Aziziddin Nasafiyning “vahdat ul-vujud” nazariyasiga asoslangan borliq hagidagi qarashlarini
tahlil gilishdan oldin ba’zi masalalarni ko‘rsatib o‘tish zarur. lbn Arabiy bilan bog‘liq bo‘lgan va
tasavvuf yo'nalishini ko'p jihatdan belgilab bergan vahdat ul-vujud nazariyasini quyidagicha ta’riflash
mumkin: “Alloh mutlaq borliqdir (al-vujud al-haq)” va “Allohdan boshga borliq yo‘qdir’. Bu erdagi
asosiy fikr “mutlaq borlig Allohdir”. Olamda mavjud bo‘lgan ko‘plik va xilma-xillik mustaqil voqgelikka
ega emas, balki ular Alloh vujudining namoyon bo'lishi (tajalliy) va zuhur etishidir. Allohning zaruriy
va abadiy borlig‘ida hech ganday ko‘payish (ta’addud), parchalanish (tajazziy), o‘zgarish (tabaddul)
va bo'linish (tagsim) bo‘lishi mumkin emas, garchi U O‘zini kasrat olamining shakllari orgali cheksiz
ravishda namoyon etsa-da. Uning borlig‘i mutlagdir va uni tushunib bo‘imaydi. Shunday qilib, vahdat
ul-vujud nazariyasi yagona voqe’likka asoslangan (monistik) tizim bo‘lib, u Xudo va koinot o‘rtasidagi
munosabatda Allohning borligiidan boshqga har ganday haqiqiy borligni inkor etadi, deb aytish
mumkin.[10.77-104] “Vahdat ul vujud’ga asoslangan yaratish nazariyasi deb atash mumkin bo‘lgan
bu tushuncha faylasuflarning sudur nazariyasi bilan o‘xshashlikka ega. Lekin aynan o‘zi emas. Borliq
muammosiga o‘ziga xos tarzda yondashuvga ega mutasavviflardan biri Aziziddin Nasafiydir.
Nasafiyning borliq haqidagi qarashlari peripatetik falsafa, vahdati vujud tarafdorlari, shariat va hikmat
ahli, faylasuflarning qarashlaridan sintezlangan masala sifatida namoyon bo‘ladi. Nasafiyning vahdat
ul-vujud hagidagi tasavvufiy konsepsiyasi noyob bo'lib hisoblanadi. Tasavvuf ta’limotining aksariyat
vakillari, shu gatorda Aziziddin Nasafiy ham, makroolamni Haq nurining yargirashi yoki tajalliysi deb
hisoblashgan, shu bilan birga borligning birligi va ko‘p qirraligini tan olishgan. Mutasavvifning
fikricha, bu faylasuflar nuqtayi nazari bilan hamohang, borliq chegarasiz va izohlarga muhtoj emas,
chunki “borliq” tushunchasidek umumiy, yaxlit tushuncha mavjud emas. Bu oz navbatida, shuni
anglatadiki, borliq izoh va tavsifga muhtoj emas, chunki barcha narsani o‘zaro taqqoslaganda
anglash mumkin. Inson ushbu bosgichda olamni anglashdan o‘zi-o‘zini anglashga o‘tadi va ushbu
jarayon Hagni anglash bilan intiho topadi. Islom falsafiy tafakkuriga ko‘ra inson Olam qarshisidagi
zaif mavjudot emas, balki uning kichik nusxasi sifatida Olamga yaqindir. Zero, Olam Inson
borlig‘ining tuzilishi va tartibi asosida qurilgan va shu jihatdan o‘zining buyuk va muhtasham
tuzilishiga garamay, Insonning xizmatidadir. Ular orasida muvozanat mavjud; Koinot hagidagi inson
tushunchasi Inson hagidagi kosmik tushunchaga o‘tadi. Inson va Koinot o‘rtasidagi munosabatlarni
tushunish Tasavvuf ta’limotidagi mashhur “Komil Inson” nazariyaning yaratilishiga asos bo‘ldi. Ushu
tabiatan teologik nazariyaga ko‘ra, Inson Olamdagi barcha mavjudotlarning majmuasi, xulosasi va
nihoyasi, eng mukammal namunasi hisoblanadi.

Nasafiyning ontologik qarashlarida vujud kategoriyasining tahlili alohida o'rin tutadi.
Mutasavvif borlig muammosini sharhlar ekan, o‘rta asr islom faylasuflari Abu Nasr Forobiy, Ibn Sino
“Vojib ul vujud” va “Mumkin ul-vujud”vujud hagidagi qarashlarini to‘la qabul qilganligi ko‘zga
tashlanadi. Masalan, “Komil inson kitobi’ning ikkinchi risolasi birinchi faslini “Vojib ul-vujud bayonida”
deb nomlab, vujud hagidagi qarashlarini ilgari surgan. Mazkur faslda, vujudning ikki holat ibtidosi
bo‘Imagan-gadim ya’ni o'zgarmas, azaliy yoki ibtidosi bor-hodis ya’ni yaralgan tashgarida emasligini
gayd etgan. Bu mavzuda quyidagicha fikr yuritgan: “Alloh seni ikki dunyoda aziz qilsin, bilgilki, vujud
ikki holatdan o‘zga bo‘lmas uning yo ibtidosi bor, yo ibtidosiz (azaliy) dir. Agar vujudning ibtidosi
bo‘lmasa, bu vujud qgadim (o‘zgarmas, azaliy)dir, agar ibtidosi bo‘lsa, bunday vujud hodis
(yaralgan)dir. Bu so‘z juda ravshan va zohirdir, unda hech ganday maxfiylik yo‘q. Yana shuni bilgilki,
hech shubhasiz, biz vujudni topamiz. Biz topajak vujud agar gadim bo‘lsa, demak, biz vujudi gadimni
topganmiz. Agar hodis bolsa ham vujudi qadimni topganmiz, negaki hodis gadimsiz bo‘loimas.
Hodis mavjud bo'lishi uchun albatta gadimga etmog'i kerak.[2.37] Shuningdek, Aziziddin Nasafiyning
fikricha, vojib ul-vujud mavjudligi shart bo‘lgan borliq ya’'ni eng a’lo va eng mugaddas vujudi gadim.
Mumkin ul-vujud esa, mavjudligi shartli bo‘lgan borlig-vujudi hodisdir(yaratilgan). Yuqorida keltirilgan
argumentlarga asoslangan holda qayd etish joizki, Nasafiyning xulosasi quyidagicha asoslangan:
“Vojib ul-vujud olamning Xudosidir va mumkin ul-vujud Xudoning olamidir. Vojib ul-vujud bittadan

178 | 2025/No6 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

ortiq emas. Negaki bo'lishi shartli bo‘lgan narsaning zarurat vojib bo‘lar, kulliy (tom) holatda zarurat
bittadan ortiq bo‘lImas. Vojib ul-vujud Iim, Iroda va Qudrat sohibi bo‘lishi kerak, chunki bu uch narsa
bo‘Imasdan hech kim biror narsa yarata olmaydi”.[2.38] Nasafiyning borliq haqgidagi qarashlarida
ishroq falsafasi izlari ham namoyon bo‘ladi. Vujud hagida fikrlarini davom ettirar ekan, Shahobiddin
Suxravardiy tomonidan asoslangan “ishroq falsafasi” konsepsiyasi g‘oyalarini ham tahlil gilgan va
o'zining mustaqil tarzdagi konsepsiyasini ishlab chiggan. “Komil inson kitobi’ning ikkinchi risolasining
“Vahdat ahlining boshqa bir toifasi bayonida” beshinchi fasli, “Vujudning zohiri va botini bayonida”
deya nomlangan o‘n to‘qgizinchi risolasining birinchi, “Sifatlar mazharlari bayonida” deb nomlangan
uchinchi fasllarida vujud va nur hagidagi g‘oyalarga keng o‘rin bergan. Mutasavvif ishroqiylik
g‘oyalarini tahlil gilishdan oldin, vahdat ahlining mazkur masaladagi fikrlarini tahlil etganda vahdat
ahlining ikki toifaga bo‘linishi, ulardan bir toifasi vujudning birdan ortiq emasligi, bu vujud Alloh
taoloning vujudi ekanligini, ikkinchi toifa esa vujudni ikki gismga, haqiqiy va xayoliy vujuddan iborat
ekanligi haqgidagi bahsli mavzuni o‘rtaga tashlagan. “Komil inson kitobi’da keltiriigan mazkur fikrlar
bizning fikrlarimizning asosi bo‘lib xizmat qiladi: “Bilgilki, vahdat ahli ikki toifaga bo‘linadi. Bir toifasi
deydilarkim, vujud bittadan ortiq emas, bu vujud Alloh taolo va taqaddusdir. Alloh taoloning
vujudidan o‘zga vujud yo‘qdir, bo‘lishi ham mumkin emas. Ikkinchi toifa aytadilarkim, vujud ikki gism
haqigiy vujud hamda xayoliy vujuddan iborat. Haqiqiy vujud - Alloh taolo, xayoliy vujud dunyodir.
Alloh yo‘qliksimon Borlig (hastii nestnamoy)dir, olam borligsimon yo‘qglik (nestii hastnamoy)dir”.[2.46]
Olamdagi har har gqanday borliq ilohiy ism va sifatlarning mazhari deb hisoblagan Nasafiy, Allohning
zotiy va fe’liy sifatlari borligini va zotiy sifatlar ettita ekanligini ta’kidlaydi.[6.42] Shuningdek, Nasafiy
sifat tushunchasini ikki xil ko‘rinishda tahlil giladi: “Allohning zoti va sifatlarini haqigiy, Allohdan
tashqaridagi har bir narsaning zoti va sifatini esa majoziy deb hisoblaydi.[6.177] Nasafiy bu garashi
bilan hagqiqiy sifatning Allohga xos ekanligini ta’kidlaydi. Shu bilan birga, Nasafiy o'z davrining yana
bir nufuzli shaxsi Sadriddin Ko‘naviyning Qur'on va hadislarda asmoi mutarodifa yo‘'q, degan fikriga
qo‘shilib, aynan shu nugtayi nazarni qo‘llab-quvvatlaydi. Shuni ta’kidlash o'rinliki, tasavvufiy-falsafiy
tafakkur tizimini Alloh va koinot asosiga qurgan Sadriddin Ko‘naviy (v.673/1274) uchun ham barcha
narsaning manbai bo‘lgan Allohni zoti jihatidan bilib bo‘Imaydi, birog U azaliy va abadiy ravishda, har
bir narsada doimiy tarzda tajalli etadi va o‘zini go'zallik, ezgulik, ulug‘vorlik kabi sifatlar orqali
namoyon etadi. Shu bois, Ko‘naviyning fikriga ko‘ra, Tangrining sifat va ismlari bu tajallida ismdan
boshga narsa emas. Shu bilan bir qatorda, Aziziddin Nasafiy ism va sifatlarga oid shayxi Sa’'diddin
Hamaviyning qarashlariga ham o‘rin bergan. Shayx Sadiddin Hamauviy sifatni salohiyat, ismni alomat
va fe’Ini xususiyat deb ta'riflab, sifatning zot martabasi, ismning vajh va fe’lning nafs martabasida
ekanini bayon gqilgan. Darhagiqat, Nasafiy o'zi qabul gilgan bu tasnif bilan Allohning ilohiylik
maqomini gisman bilish imkoniyatini ko‘rsatmoqda. Shu bilan birga, Nasafiy sifatlarning zotga
go‘shimcha bo'lishi yoki bo‘lmasligi hagidagi fikrlarini bayon etayotganda, Sadriddin Ko‘naviyning
garashlariga to‘xtalib o‘tgan. Zero, Ko‘naviy Hagning sifati bir tomondan zotning ayni, boshqa
tomondan zotdan boshqa degan qarashni gabul qiladi. Vahdati vujud tafakkuriga ega bo‘lgan
Nasafiy uchun ham borlig muammosi muhim ahamiyat kasb etadi. Nasafiy o'z asarida vujudga
oid qarashlari bilan ikki guruh haqgida so‘z yuritadi. Ulardan birini tasavvuf ahli tashkil etsa,
ikkinchisini muvahhidlar, ya'ni vahdat ahli tashkil etadi. Nasafiy tasavvuf ahlining Allohning zoti
cheksiz va abadiy ekani, har bir mavjudotni har tomonlama qamrab olgani haqgidagi garashlariga
o‘rin beradi.[8.86] Shu bilan birga, Nasafiy vujud yagona va fagat Allohning vujudidan iborat degan
garashlarga ega bo‘lgan, shuningdek, Allohning vujudidan boshga narsa yo'qligini ta’kidlovchi
vahdat ahli bilan bir xil e’tiqodga ega.[2.46] Zero, vahdati vujud tafakkurida bir narsaning mavjudligi
Allohning mavjudligidir, shu sababli Nasafiy o'z vujudining mavjudligini da’'vo gilgan kishi katta
xatoga yo'l qo‘yishini ta’kidlaydi.[7.87°] Alloh zotini yashirin xazina sifatida ta’riflagan Nasafiy, Uning
zotini boshi va oxiri yo'q, cheksiz va abadiy nur sifatida bayon etadi.[7.87°] Shuningdek, Nasafiy
Allohning zoti jism va yo‘nalishlardan xoli ekanini, bo‘linish va o‘zgarishga godir emasligini ifodalab,
Alloh ham barcha narsalarda botiniy mavjud ekanini, ham zohirda emasligini bir misol bilan
izohlaydi. Uningcha, ruh va tana yaxlitligida ruh tana bilan ham birga, ham birga emas. Garchi ruh
o'z mohiyati bilan jism zarralarini har tomondan gamrab olgan va jismning har bir zarrasi hagida
xabardor bo‘lsa-da, ikkalasi ham alohida makon va magomga ega. Zero, ruh latif, jism esa quyuqdir.
Quyug bo‘lgan narsa latif magomiga erisha olmaydi.[7.104°] Demak, narsalarning hagigati Allohning
zoti bilan mavjuddir. Allohning zotini esa ko‘zga ko‘rinadigan barcha mavjudotdan ayri holda bilish
mumkin emas. Zero, Alloh O‘z zoti bilan mavjud bo‘lgan suratlar orqali bilinishi mumkin. Bu

§ 200556 179




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

masalada Hululiylar xato gilganini ta’kidlagan Nasafiy, Allohning zoti har bir mavjudotda mavjud
ekanligini va hech bir narsa Uning zotiga to'siq bo‘la olmasligini aytgan.[7.1052] Chunki Nasafiyning
fikricha, Allohning zoti hagqiqiy latif va haqgiqiy muhitdir.[7.105%] Nasafiyga ko‘ra, zohir va botin
yagona vujud Allohnikidir va Uning vujudidan boshga vujud yo‘qdir. Zero, Nasafiy nazarida biror
narsa doimo yo mavjuddir, yo mavjud emasdir. Agar mavjud bo‘lsa, u Allohning borlig‘idan
iboratdir.[7.136%] Shu bilan birga, Nasafiy vahdat ahlini oz o‘rnida ikki gismga ajratadi. Ulardan
birinchi guruhning garashlari vujud yagonadir va u Allohga tegishli, undan tashqari vujud yo‘q, degan
fikrni qabul giluvchilardir. Suhbatdoshiga ko‘targan masalalarni misollar bilan tushuntirgan Nasafiy
bu borada ham misollar keltiradi. Darhaqiqat, kecha va kunduz misolida har doim tun bo‘lmasdan
faqat kunduz bor deb faraz qilish kunduzning ganday ekanligini, uning sifat va xususiyatlari
nimalardan iborat ekanligini bilmasligimizni anglatadi. Boshga tomondan, Nasafiy vahdat ahlining
yana bir guruhi haqidagi garashlarga to‘xtalib, vujudni ikki gismga, ya’ni vujudi hagiqiy va vujudi
xayoliyga ajratishlarini ta’kidlaydi. Nasafiy vujudi haqigiyning Allohning vujudi ekanligini ifodalaydi,
vujudi xayoliy esa olam va olamdagi barcha narsaning vujudi ekanligi haqgidagi qarashdir.
Darhagiqat, vujudi xayoliyning vujudi go‘yo bir sarob tasviriga oxshaydiki, aslida ularning hagiqiy
vujudi yo'q.[7.118°] Nasafiy bu holatni boshga bir asarida shunday izohlaydi: Alloh ko‘rinmaydigan
mavjudlik, olam esa mavjud ko‘rinadigan yo‘qlikdir.[2.72] Shunday qilib, dunyo va undagi
narsalarning vujudi mavjuddek ko‘rinsa-da, aslida mavjud emas. Bu holat mohiyatan Ibn al-Arabiy
tafakkurida biz haqiqgat deb idrok etadigan olam va olamdagi har bir narsaning aslida xayol ekanligi
tarzida namoyon bo‘ladi. Zero, Ibn al-Arabiy hagiqgat yoki Mutlaq Hagigat atamasi bilan Hagni
nazarda tutadi.[6.46] Ibn al-Arabiy tafakkurida Haq, ya’ni zoti bilan hamma narsadan xoli bo‘lgan
Tangri bilib bo‘Imasa-da, vajhiy nuqtayi nazaridan mushabbah bo‘lishi jihati bilan bilinishi mumkin.
Vujudda ko‘plikni gabul gilmaydigan Nasafiy, ahadi haqiqiy bo‘lgan Allohni xuddi uning izdoshi
bo‘lgan Ibn al-Arabiy kabi zot nuqgtayi nazaridan bilib bo‘imaydi, degan qgarashdadir. Darhaqgiqgat,
Nasafiy vujudning uch jihati bor, ya’ni zot, vajh va nafs, degan fikrdadir. Bu xususda murakkab va
oddiy(bosit) vujudning zot, vajh va nafs jihatlari bir-biridan farqg qilishini ta’kidlaydi.[2.80] Nasafiy har
bir tushunchani misol orqali tushuntiradi. Uning fikricha, daraxtning urug'i daraxtning zoti, daraxtning
etilishi va meva berishi vajhi, urug‘i bilan paydo bo'lib etilishi va daraxtga aylanishi, ya'ni har ikki
bosgichning birlashuvi holatini esa daraxtning nafsi deb izohlaydi.[7.141>141"] Nasafiyga ko'ra,
yagona hagqiqiy zot bo‘lgan Allohning zoti nurdir, nur oz butunligi bilan barcha mavjudotning vajhini
tashkil etadi, ikkala jihatning yig‘indisi esa bu nurning nafs martabasini tashkil qiladi.[2.112] Bu
yo‘nalishda Nasafiy, Allohning vajhi har bir borligda aks etadi va uni har tomondan gamrab oladi,
degan fikrni ilgari suradi. Zero, “Qayerga yuz bursangiz, Allohning yuzi o'sha erdadir’ oyatiga ko‘ra
Nasafiy Hagning vajhini isbotlash xususiyatiga ega, deb hisoblaydi.[7.141°] Boshga tomondan,
Nasafiy Haqgning vajhiga erishgan, ammo Hagning zotiga etisha olmagan kishini vahdati sirfaga
etisha olmagani uchun mushrik deb ta’riflashda, Allohning vajhidan o‘tib, zotiga etishgan kishini ham
Hagni birlashuvi sababli muvahhid deb ta’riflaydi. Chunki Nasafiyga ko‘ra, mushriklar o‘zlari
yo‘nalgan narsa nugtayi nazaridan Hagning vajhiga yo‘nalganlar, ammo ular mutlag vajh bo‘lgan
Hagni mugayyad vajh deb bilganlar.[6.66] Ya'ni mushriklar abadiy bo‘lgan Allohni butlar bilan
gavdalantirib, o‘zlaricha ko‘rinadigan qilganlar. Bundan tashqari, mushriklar butlarga ilohlik sifatini
berib, Allohning yagonaligini butunlay inkor etmoqgda va tashbihda haddan oshib ketmoqdalar.[5.94]
Holbuki, (yashirin)kanzi maxfiy bo‘lgan Alloh, Oz vajhi bilan olamga aks etib, ism va sifatlari bilan
tanilishni murod gilmogda. Olamdagi har bir mavjudotni ilohiy ism va sifatlarning mazhari deb bilgan
Nasafiy, Allohning zotiy va fe'liy sifatlari borligini va zotiy sifatlar ettita ekanini ta’kidlaydi.
Shuningdek, Nasafiy sifat tushunchasini ikki xil ko‘rinishda ko‘rib chigadi: Allohning zoti va sifatlarini
hagigiy, Allohdan tashgaridagi barcha narsaning zot va sifatini esa majoziy deb hisoblaydi.[6.42]
Uningcha, bir narsaning haqiqiy sifati o‘sha narsa bilan birga bo'lishi va o‘sha narsaning zotining bir
mazharidir. Nasafiy nazdida sifat mavsufning aynan o‘zidir degan kishi haqiqiy sifatni ko‘rsatmoqda.
Majoziy sifat esa biror sababga ko‘ra zot bilan birga bo‘lmagan, shu sababli zotning mazhari
bo‘imagan sifatdir. Shunday ekan, sifat mavsufdan ayridir degan kishi majoziy sifatni
ko‘rsatmoqda.[7.104] Nasafiy bu garashi bilan haqigiy sifatning Allohga xos ekanligini ifodalaydi.
Shu bilan birga, Nasafiy o'sha davrning yana bir e’tiborli shaxsi Sadriddin Ko‘naviyning Qur'on va
hadislarda asmoi mutarodifa yo‘q, degan fikriga qo‘shilib, ayni nuqtayi nazarni bildiradi.[7.1062]
Ta’kidlash joizki, tafakkur tizimini Alloh va koinot asosiga qurgan Ko‘naviy (v.673/1274) uchun ham
barcha narsaning manbai bo‘lgan Tangri zoti jihatidan bilib bo‘lmaydi, biroq U azaliy va abadiy
ravishda, har bir narsada doimiy tarzda tajalli etadi va o‘zini go‘zallik, ezgulik, ulug‘vorlik kabi sifatlar

180 | 2025/No6 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

orgali namoyon etadi. Shu bois, Ko‘naviyning fikricha, Tangrining sifat va ismlari bu tajallida nomdan
boshga narsa emas.[8.68] Shu bilan birga, Nasafiy ism va sifatlarga oid shayx Sa’diddin
Hamaviyning qarashlariga ham o‘rin bergan. Shayx Sa’'diddin Hamaviy sifatni salohiyat, ismni
alomat va fe’lni xususiyat deb ta'riflab, sifatning zot martabasi, ismning vajh va fe’lning nafs
martabasida ekanligini bayon qiladi.[7.106°] Darhagigat, Nasafiy o‘zi qabul gilgan bu tasnif bilan
Allohning ilohiylik magomini gisman bilish imkoniyatini ko‘rsatmogda. Shu bilan birga, Nasafiy
sifatlarning zotga qo‘shimcha bo'lishi yoki bo‘lmasligi hagidagi fikrlarini ifoda etar ekan, Sadriddin
Ko‘naviyning qarashlariga to‘xtalib o‘tadi. Zero, Ko‘naviy Haq sifatlari bir tomondan zotning ayni,
boshga tomondan zotdan boshga degan garashni gabul giladi.[7.106°] Nasafiy bu masalada
Ko‘naviy bilan bir xil fikrda. Chunonchi, Nasafiy Allohga nisbat beriladigan sifati ma’oniyning €’tiboriy
va izofalardan iborat ekanligini, zotdan tashqari unda biror mavjudot yo‘qgligini ta’kidlab, bir tomondan
sifatning zotning ayni o‘zi ekanligini izohlaydi. Shu bilan birga, sifatlarning ma’nolari sifatlarga mos
keladigan ismlarning e’tiborlaridan farglanadi, va bu farq sifatlarning zotdan boshga ekanligini
ko‘rsatadi.[7.106°] Nasafiy Hayy, Olim, Murid va Qodir ismlarining ma’nosi zoti gadim bilan goim
ekanligini, ya’'ni har bir ismning Allohning hayot, ilm, iroda, qudrat va boshqa sifatlari ma’nosi bilan
Allohning zotiga qoim ekanligini ta’kidlaydi.[7.106"]

Keyingi o'rinlarda ishroq falsafasi g‘oyalariga orin ajratib, vujudning bitta ekanligi, ammo bu
vujudning botini va zohiri haqgidagi garashni tadqiq etib, “uning botini-nur, zohiri-nurning tajalliysidir,
bu nurning sifatlarini mazhari va ko‘zgusidir’[2.204]-deb gayd etgan.

Masalan, mutasavvifning “Bilgilki, vahdat ahlining aytishicha, vujud bittadan ortiq emas va bu
vujud Alloh taolo va tagaddusdir. Allohning vujudidan o‘zga vujud yo‘q va bo‘lishi ham mumkinmas.
Yana aytadilarkim, vujud bitta bo‘lgani bilan bu vujudning zohiri va botini bordir. Bu vujudning botini
nurdir. Bu nur olamning jonidir. Olam bu nurdan limmo-lim to‘ladir. Bu nur cheksiz va nihoyasizdir,
had-hududsiz va tubsiz ummondir; mavjudotning hayoti, ilmi, irodasi va qudrati ushbu nurdandir;
mavjudotning ko‘rish, eshitish, gapirish, harakat va fikrlash gobiliyati ushbu nurdandir; mavjudotning
tabiati, xosiyati va faoliyati ham ushbu nurdandir. Asli bularning barcha-barchasi ushbu nurdan hosil
bo‘lgandir’[2.204]-mazmunidagi fikrlari yuqgoridagi fikrlarni dalillashga yordam beradi. Nasafiyning
tushuntirishicha, vujudning botini nur bo‘lsa, uning zohiri nurning mishkoti (qandil)dir. Ya’ni nurning
sifatlarini ro‘yobga chigaruvchidir. Mavjudotning turlari ushbu nur sifatlarining mazharlari(zuhuri,
ko'rinishi, ta’ayyuni) bo‘lib hisoblanadi. Insonning hagqigiy vujud haqidagi turli shubha va
gumonlardan qutulmoqchi bo‘lsa, ushbu nurga etishmog'‘i, ushbu nurni ko‘rmog‘i hamda shu nur
bilan olamni ko‘rmog‘i kerak. Shundagina shirkdan qutuladi va kasrat oradan ko‘tarilib, sargardonlik
golmaydi, vujud bittadan ortiq emasligiga shubhasiz muqarrar bo‘ladi. Mutasavvifga ko‘ra, borliq
yo‘gdan bor gilingan va bu Hagning ilm, irodat va qudrati bilan amalga oshgan. Mumkin emaski,
deydi Nasafiy “daraxtdagi bir yaproq uning ilmi, irodasi va qudratisiz qgimirlay olsa. Har narsaki,
olamning juz’iyot va kulliyotidan bor edi va keyin ham mavjud bo‘ladi, Haq taolo hazratlarining ilmi,
irodati va qudratiga tobedir. Agar xohlasa, bir tarfatu’l-ayn (ko‘z ochib yumguncha) ichida ilmi, irodati
va qudrati ila bu olam kabi ming olamni yo‘qdan bor giladi. Agar xohlasa, shu tarfatu’l-ayn (ko‘z
ochib yumish) ichida olamni ilmi, irodati va qudrati bilan adami sirf (mutlaq yo‘qlik) giladi[1].

XULOSA

Yuqorida keltirilgan fikr va mulohazalardan shunday xulosa qilish mumkinki, Aziziddin
Nasafiyning tasavvuf ontologiyasiga oid qarashlari tasavvuf va falsafa tarixida munosib nom
gozongan “vojib ul-vujud”, “vahdat ul-vujud” va ishroqiylik kabi konsepsiyalarning g‘oyalari bilan
boglig. Oz o‘rnida mutasavvif yuqoridagi konsepsiyalar tahlil qilib, o‘zining mustaqil garashlarini
ilgari surgan.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. Abu“l-Ala Afifi, al-Ta'ligat ‘ald Fus(s al-Hikem, Beyrut 1980.

2. Aziziddin Nasafiy. Komil inson kitobi. Najmiddin Komilov, Olimjon Davlatov tarjimasi. G'afur G'ulom nomidagi
nashriyot-matbaa uyi, Toshkent: 2021. -223 b.

3. Ekrem Demirli, “Vahdet-i Viicad”, TDV islam Ansiklopedisi, istanbul 2012, c. 42, s. 431-433.

4. lzutsu, T. ibn ArabP'nin Fusis‘undaki Anahtar-Kavramlar (A. Y. Ozemre, Cev.; 7. bs). Kakniis Yayinlari, 2023.
Istanbul. - 210 s.

5. Ismail Fenni Ertugrul, Vahdet-i Viic(d ve Ibn ‘Arabi (published by Mustafa Kara), Istanbul 1991.

6. Nesefi. Tenzil - Tasavvufta Varlik Bilgi ve insan. Yayina Hazirlayan Selami Simsek. Litera Yayincilik. istanbul.
2020.,- 190 s.

7. Nesefi, Maksad-I Aksa, Sileymaniye Kutliphanesi, Mihrigsah Sultan Koleksiyonu: 000206.

§ 200556 181




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

8. Nihat Keklik, “Sadreddin Konevi Diisiincesinde insan, Kader ve Ahlak”, 1964.
9. Suad HakTm_, al-Mu‘cam al-S{fi, al-Hikma fi Hudadi’l-Kalima, Beyrut 1981, pp. 1145-1157;
10. Ferit Kam, Ibn ‘Arabi’de Varlik Diglincesi, (published by Mustafa Kara), Istanbul 1992.

182 2025/ Ne6 |




