O'ZBEKISTON RESPUBLIKASI
OLIY TA'LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI

FARG'ONA DAVLAT UNIVERSITETI

FarDU.
ILMIY
XABARLAR-

1995-yildan nashr etiladi
Yilda 6 marta chigadi

HAYYHbIN
BECTHUK.
Pepl’yY

MN3paéTca ¢ 1995 ropa
Bbixogut 6 pas B rog




I MUNDARIJA

IQTISODIYOT

F.X.Rahimov, A.Muhammadiyev

Soha komponentlarining samarali integratsiyasi — innovatsion rivojlanish garovi ............................ 8
Sh.Nishonova

Investitsiya loyihalarini boshqarish jarayonining bosgichlari va investitsiya jozibadorligini

baholash MeXaniZMIAri ............ooo i e e e e e 16
Z.M.Tojiboyev

Yashil moliya va O‘zbekistonda bargaror rivojlanish: rivojlanayotgan bozorlerde ESG

va yashil obligatsiyalarning FOli.........cooo e 21
FALSAFA

Sh.T.Tursunkulova

Estetika tarixida go'zallik tuShuNChasi ... 25

S.S.Jabborova

Yangi O‘zbekistondagi ma’naviy islohotlar ijtimoiy taraqqiyot omili sifatida..............c.................... 32

M.O‘rinov

Yangi O‘zbekiston tasviriy san’atida avlodlar almashinuvi fenomeni va madaniy

transformatsiyalar dialeKtikasi.............oouvuiii i 35

D.N.Tag‘oyeva
Oila, nikoh masalalarining genezisi va jadidlar ma’naviy merosida mazkur

masalalarning @aks €tiSNi...........oouiiiiiiiiiiiii 39
A.A.Mirzayev

Ibn al-Arabiyning komil inson haqidagi garashlari................ceuoiiiiiii e 49
M.R.Tuxtasinov

Demokratik jamiyatda siyosiy tafakkurni rivojlantirish muammolari...............ccccccccovvieiiiiiieieinnnnnn. 54
G.M.Ruzmatova

Ibn Sino va Erix Fromm: ijtimoiy faollikka oid falsafiy g‘oyalarining qiyosiy-tahlili........................... 58

J.B.Anarbayev

Yangi O‘zbekiston sharoitida inson manfaatlarini ta’minlashda

institutsional hamKkorliKNiNg FOli..........cooiiiiiiiiiiiiii e 62
N.A.Umirzakova

Tibbiy ta’limga bioetikaviy imperativlarni joriy etish - zamonaviy tibbiyotni

optimallashtirishning usuli Sifatida...............ouiiiiiiii e 66
M.R.Sodiqova
Inson gadrini ta’minlashda demokratik gadriyatlarning o rni .............ccoovieeei i, 70
|.T.Boltaboyev
litimoiy adolatning falsafiy talqini: tarixiy va zamonaviy yondashuvlar ............ccccccoiiiiiiiiiiinnnnn. 74
S.R.Bo‘ldiyeva
Buxoro hunarmandlarining e’tigodi va ularning hayotdagi falsafiy qarashlari................cccc.cccoo..... 79

M.X.Baratova

Kambag‘allik muammosining ijtimoiy-falsafiy talqini va uni o‘rganishning metodologik asoslari..... 84
B.Tadjixodjayev

Davlat boshqaruvida xarizmatik shaxslar faoliyatining sotsiologik tahlili.........................cccnnnnnnnn. 89
A.B.G‘ulomov

Ekstremizm va terrorizimga garshi kurashishning ma’naviy-ma’rifiy tamoyillari

VA SrateQIK @SOSIAN ... ..o e e aaaaann 93
M.R.Sodiqova
Yoshlarning mafkuraviy immunitetini shakllantirishda ijtimoiy-falsafiy omillar ..................c.....o.... 97
D.V.Vohidova
Xojagon tarigati va ma’rifatli jamiyatning ruhiy-ma’naviy asoslari ..........cc.ccccoooooeiiiiiiiii e, 101

A.B.G‘ulomov
Yangi O ‘zbekiston va fuqorolik jamiyati qurishda Farg‘ona jadidchilik maktab
namoyondalari ijtimoiy-falsafiy qarashlarining ahamiyati..............ccccccoeeiii e, 105

B 2025/N06 N |




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA
FarDU. limiy xabarlar — Scientific journal of the Fergana State University

Volume 31 Issue 6, 2025-yil DOI: 10.56292/SJFSU/vol31 iss6/a57

UO'K: 1:141.7:159.9

IBN SINO VA ERIX FROMM: IJTIMOIY FAOLLIKKA OID FALSAFIY G‘OYALARINING
QIYOSIY-TAHLILI

WBH CUHA N SPUX ®POMM: CPABHVI:I'EJ'IbeIVI AHAJIN3 UX dUNNOCOPCKUX
MOEN O COLUMNATIbHOWU AEATENIBHOCTU

IBN SINA AND ERICH FROMM: COMPARATIVE ANALYSIS OF THEIR PHILOSOPHICAL
IDEAS ON SOCIAL ACTIVITY

Ruzmatova Gulnoz Miraxrarovna
“ALFRAGANUS UNIVERSITY” nodavlat oliy ta’lim tashkiloti professori

Annotatsiya

Ibn Sino va Erix Frommning ijtimoiy faollikka oid falsafiy g‘oyalarini solishtirish juda qiziqarli mavzu, chunki bu ikki
mutafakkir turli davrlar, madaniyatlar va falsafiy an’analarga mansub bo‘lsa-da, ularning ijtimoiy faollik, inson tabiati va
Jjamiyatdagi o‘rni haqidagi qarashlarida muayyan umumiy nuqtalar va farqlar mavjud. Ibn Sino o‘rta asr Sharq falsafasining
peripatetik an’anasi va islomiy ma’rifat doirasida faoliyat yuritgan bo‘lsa, Erix Fromm XX asrdagi gumanistik psixologiya va
ekzistensial falsafa doirasida ijod qilgan.

AHHOMamuus

CpasHeHue ¢unocogbckux udeli M6H CuHbl u Spuxa @pomMma o coyuaribHOM akmusu3Mme — eecbMa UHmMepecHast
mema, rOCKOMbKY, Xoms amu 0ea MbIC/IUMerss fpuHadnexam K pasHbIM 3roxaM, Kyibmypam U ¢hurocopCKum
mpaduyusm, 8 ux 83an1a0ax Ha coyuarnbHbil akmusu3m, rMpupody Yesiogeka U e2o Mecmo 8 obujecmee ecmb Kak obujue,
mak u pasnuyus. B mo epemsi kak M6H CuHa pabomarn e pamkax nepunamemudeckol mpaduyuu cpedHegekogol
8ocmoyHou ¢punocogpuu u ucrnamckoz2o [lpoceeweHus, Opux PpomMm — 8 pamkax yMaHucmu4yeckol rcuxono2uu u
aK3ucmeHyuansHou gunocoghuu XX geka.

Abstract

Comparing the philosophical ideas of Ibn Sina and Erich Fromm on social activism is a very interesting topic,
because although these two thinkers belong to different eras, cultures and philosophical traditions, there are certain
common points and differences in their views on social activism, human nature and their place in society. While Ibn Sina
worked within the peripatetic tradition of medieval Eastern philosophy and the Islamic Enlightenment, Erich Fromm worked
within the framework of humanistic psychology and existential philosophy of the 20th century.

Kalit so‘zlar: Ijtimoiy mavjudot, natoga nafs (aqliy ruh), adolat, axloqiy faollik, mehnat taqsimoti, siyosiy
boshqaruv, faylasuf-shoh, jamiyat mutanosibligi, din va axloqiy tartib, 0'z-0°zini ro‘yobga chiqarish, erkinlik, samarali
muhabbat, aliyenatsiya (chetga surilish), ijodiy faollik, sog‘lom jamiyat, individual mustaqillik, ta’lim va o‘z-ozini anglash,
dinning gumanistik roli, jamiyatning avtoritar tuzilmalari.

Knroyeeble cnoea: CouuanbHoe cyujecmeosaHue, 8poxO0EHHoe «s» (pasymHas Oywa), cripagednueocms,
MoparnbHas desimenibHOCMb, pa3desieHue mpyoda, rnosumuyYecKoe yrnpasieHue, ¢hunocog-uapb, coyuanbHasi 2apMOHUS,
penueausi U MoparnbHbIl Mopssdok, camopearnu3satsis, ceobola, rnnodomeopHass nobosb, omuyxdeHue (ommopxeHue),
meopueckasi  OesimesnbHocmb, 300posoe  obujecmeo, uHOusudyanbHas — He3asucumocmb, obpa3osaHue U
camopearnusatsis, 2ymaHucmu4yeckasi posib pesiuauu, agmopumapHble cmpyKmypbi obujecmsa.

Key words: Social existence, the innate self (the rational soul), justice, moral activity, division of labor, political
governance, the philosopher-king, social harmony, religion and moral order, self-realization, freedom, fruitful love,
alienation (rejection), creative activity, healthy society, individual independence, education and self-realization, the

humanistic role of religion, authoritarian structures of society.

KIRISH

Ibn Sino (980-1037) va Erix Fromm (1900-1980) — turli davrlar va madaniy muhitlarda
faoliyat yuritgan, ammo insonning jamiyatdagi o‘rni va ijtimoiy faolligini tushunishda muhim iz
goldirgan mutafakkirlar. Ibn Sino o'rta asr Sharq falsafasi va Arastu an’analariga asoslanib, ijtimoiy
faollikni aqliy, axlogiy va tizimli tartib, adolat, mehnat tagsimoti va din orgali jamiyat mutanosibligini
ta’'minlash sifatida talgin giladi. Uning garashlari “Kitob ash-shifo”, “Siyosat” va “Donishnoma” kabi
asarlarida aks etgan bo'lib, insonning jamiyatdagi vazifalari va natoga nafs (aqliy ruh) orqali umumiy
manfaatga xizmat qilishiga e’tibor beradi. Ushbu qiyosiy tahlil lbn Sinoning kollektivistik va
iyerarxiyaga asoslangan dunyogarashi bilan Frommning individualistik va tanqidiy yondashuvini

S 2025/No6 |}



ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR
FALSAFA

solishtirishga xizmat qiladi. Kalit tushunchalar — adolat, axloq, ta’lim, boshqaruv va din — orqgali
ularning ijtimoiy faollikka oid g‘oyalarining umumiy va farqli jihatlari ochib beriladi. Tahlilning magsadi
— bu ikki mutafakkirning turli falsafiy an’analarda jamiyat va inson munosabatlarini ganday talqin
qgilganini ko‘rsatish va ularning bugungi kundagi dolzarbligini baholashdir.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODOLOGIYASI

Lenn E. Gudmanning [1] Ibn Sinoning falsafiy tizimini, xususan uning ijtimoiy va siyosiy
qarashlarini batafsil tahlil giladi. Gudman Ibn Sinoning “Kitob ash-shifo” va “Siyosat” asarlaridagi
adolat, axlog va boshgaruv konsepsiyalarini Arastu va Farobiy an’analari bilan bog‘laydi. Seyyid
Huseyn Nasr [2] islom falsafasining tarixi va rivojlanishini, xususan Ibn Sinoning metafizika, etika va
ijtimoiy qarashlarini tadqgiq giladi. Nasr Ibn Sinoning “Kitob ash-shifo”’dagi din va falsafani jamiyat
tartibi uchun bir-birini to‘ldiruvchi vositalar sifatida ko‘rishini ta’kidlaydi. Debora L. Blek [3] Ibn
Sinoning nafs (ruh) tushunchasi, xususan natoga nafs (aqliy ruh) va uning ijtimoiy faollikdagi roliga
bag‘ishlangan. “Kitob an-najot” va “Kitob ash-shifo” asarlariga tayanib, Blek |bn Sinoning natoqa
nafsni insonning jamiyatdagi axloqiy va ijtimoiy vazifalarini boshqaruvchi kuch sifatida ko‘rishini tahlil
qgiladi. Rayner Funk [4], Frommning tadqiqotchisi sifatida, uning gumanistik psixologiyasi va ijtimoiy
falsafasini batafsil tahlil giladi. Kitobda Frommning o‘z-o‘zini ro‘yobga chiqarish, samarali muhabbat
va aliyenatsiya konsepsiyalari “Sog‘lom jamiyat” va “Sevgi san’ati” asarlari asosida talqgin qgilinadi.
Funk Frommning zamonaviy jamiyat tuzilmalarini insonning ijodiy erkinligini cheklashi sababli tanqid
qgilishi va “sog‘lom jamiyat’ni barpo etishga chagqirishini ta’kidlaydi. Maykl Makkobi [5] Frommning
zamonaviy jamiyatni tanqid qiluvchi payg‘ambarona va tahliliy psixolog sifatidagi ikki tomonlama
yondashuvini ko‘rib chigadi. U Frommning “Erkinlikdan gochish” va “Sog‘lom jamiyat” asarlaridagi
aliyenatsiya, samarali muhabbat va ta’lim konsepsiyalarini tahlil giladi. Makkobi Frommning avtoritar
boshgaruvga garshi chigishi va tenglikka asoslangan jamiyat tuzilmalarini go‘llab-quvvatlashini
ta’kidlaydi. Daniyel Burston [6] Frommning gumanistik psixologiya va ijtimoiy nazariyaga qo‘shgan
hissasini batafsil tahlil giladi. Burston Frommning “Psixoanaliz va din” va “Sog‘lom jamiyat”
asarlaridagi aliyenatsiya, o'z-o‘zini ro‘yobga chigarish va ta’lim konsepsiyalarini ko‘rib chigadi. U
Frommning ijtimoiy faollik insonning ijodiylik va o‘zaro hurmatga asoslangan munosabatlar orgali
amalga oshirilishi kerakligi haqidagi qarashlarini ta’kidlaydi. Shuningdek, Burston Frommning dinni
gumanistik nuqtai nazardan ko‘rishini, uni dogmatik talginlarga qarshi chigish bilan birga talgin
qgilishini ko‘rsatadi.

Ushbu manbalar Ibn Sino va Frommning ijtimoiy faollikka oid falsafalarini giyosiy tahlil qilish
uchun mustahkam asos yaratadi. Gudman, Nasr va Blek Ibn Sinoning kollektivistik, agliy va
iyerarxiyaga asoslangan tizimini ochib beradi, adolat, boshqaruv va natoga nafsning jamiyatdagi
roliga e’tibor garatadi. Funk, Makkobi va Burston esa Frommning individualistik va tangidiy
yondashuvini, 0'z-0'zini ro‘yobga chigarish, aliyenatsiya va erkinlikka urg'u berishini ko‘rsatadi.
Ushbu manbalar birga ikki mutafakkirning adolat, axloq, boshqaruv, ta’lim va din borasidagi
garashlarining umumiy va farqli jihatlarini ochib beradi.

TAHLILLAR VA NATIJALAR

Ibn Sino insonni tabiatan ijtimoiy mavjudot deb biladi, bu garash Arastuning “inson — siyosiy
jonzot” degan tezisiga asoslanadi. Uning fikricha, inson 0‘z maqgsadlariga fagat jamiyatdagi
hamkorlik va mehnat tagsimoti orgali erisha oladi. U “Kitob ash-shifo”da shunday yozadi: “Inson
tabiati o'’z-o'zidan mukammal emas, u jamiyatdagi boshqga insonlar bilan birga ishlab, ularga muhtoj
bo'lib yashaydi. Bu muhtojlik uning ijtimoiy faolligining asosidir” [7, 456].

Ibn Sino ijtimoiy faollikni inson nafsining (ruhining) aqgliy gismi — natoga nafs bilan bog‘laydi.
U “Kitob an-najot’da shunday deb yozadi: “Natoga nafs insonni jamiyatdagi vazifalarini bajarishga
yo‘naltiradi. U aql va adolat orqali insonning faoliyatini tartibga soladi” [7, 359]. Ibn Sino jamiyatni
organizmga o‘xshatadi, bunda har bir inson o'z vazifasini bajarib, umumiy mutanosiblikni ta’minlaydi.

Erix Fromm, gumanistik psixologiya va ekzistensial falsafa vakili, ijtimoiy faollikni insonning
0'z-0‘zini anglab etish va erkinlikka intilishi bilan bog‘laydi. Uning “Erkinlikdan gochish” va “Sog‘lom
jamiyat” asarlarida insonning jamiyatdagi faoliyati uning ichki ehtiyojlari (muhabbat, ijodkorlik, o‘z-
o‘zini ifoda qilish) va jamiyat ta’siri orasidagi munosabat sifatida talgin qilinadi: “Insonning eng
muhim vazifasi — o‘zining insoniy tabiatini ro‘'yobga chigarish, ya’ni ijodiy va mustaqil mavjudot
sifatida o‘zini namoyon qilishdir” [9, 15]. Fromm jamiyatning avtoritar tuzilmalari insonning bu
imkoniyatlarini cheklashi mumkinligini ta’kidlaydi, bu esa uning ijtimoiy faolligiga to‘sqinlik giladi.

§ 200556 5 |




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

Ibn Sino va Fromm ikkisi ham insonni ijtimoiy mavjudot deb biladi, lekin ularning
yondashuvlari farq qiladi. Ibn Sino ijtimoiy faollikni aqliy va axlogiy tartibga asoslangan tizimda
ko‘rsa, Fromm uni insonning individual erkinligi va o‘z-o'zini ifoda qilish bilan bog‘laydi. Ibn Sinoning
garashi normalarga asoslangan va ideal jamiyatda muayyan vazifalarni bajarishga garatilgan,
Fromm esa zamonaviy jamiyatning insonni chetga surishiga tanqidiy yondashadi. Ibn Sinoning
garashi o‘rta asr kollektivistik dunyoqgarashiga asoslangan bo'lib, jamiyat mutanosibligini ta’kidlaydi,
Fromm esa individualistik yondashuvga ega bo‘lib, jamiyat tuzilmalarining inson erkinligiga ta’siriga
e'tibor garatadi.

Ibn Sino adolatni jamiyat tartibining asosi deb biladi. Uning “Siyosat” asarida adolat
jamiyatning barqarorligini ta’minlaydi va har bir insonga o‘ziga munosib narsa berilishini kafolatlaydi:
“‘Jamiyatning asosi adolatdir. Agar hukmron adolatdan chetga chigsa, jamiyat tartibsizlikka yuz
tutadi” [8, 45]. Axloq Ibn Sino uchun ijtimoiy faollikning ajralmas gismidir. U “Donishnoma”da
shunday yozadi: “Insonning axloqiy faoliyati uning jamiyat bilan birligida ko‘rinadi. Ezgulikka intilish —
bu insonning o'z vazifasini adolat bilan bajarishidir’ [7, 502].

Fromm axlogni gumanistik nugtai nazardan ko‘radi va uni insonning o'z-o0'zini to‘liq ro‘yobga
chigarishi bilan bog‘laydi. U “Sevgi san’ati” asarida axloqiy-ijtimoiy faollikni samarali muhabbat bilan
ifodalaydi: “Muhabbat — bu biz sevgan narsaning hayoti va o'sishiga faol g‘amxo’rlikdir’ [10, 26].
Fromm uchun adolat jamiyatda insonlarning o‘zaro munosabatlaridagi samimiylik va o'z-0‘zini
chetga surishdan (aliyenatsiyadan) xalos bo'lish orqali amalga oshiriladi.

Ikkisi ham adolat va axlogni ijtimoiy faollikning muhim unsuri deb biladi. Ibn Sino adolatni
yuqoridan pastga garab amalga oshiriladigan tizim sifatida ko‘rsa, Fromm uni pastdan yuqoriga
garab, ya'ni insonlarning o‘zaro munosabatlari orqali shakllanishi mumkin deb hisoblaydi. Ibn
Sinoning adolati metafizik tartibga asoslangan, Frommniki esa psixologik va ekzistensial ehtiyojlarga
tayanadi.

Ibn Sinoning adolati tizimli va iyerarxiyaga asoslangan, Frommniki esa munosabatlarga
asoslangan va tenglikni ta’kidlaydi. Ibn Sino Farobiyning “Fozil shahar” konsepsiyasidan ilhomlanib,
boshgaruvni jamiyat barqarorligining asosi deb biladi. U “Siyosat” asarida ideal hukmronni agl va
adolatga ega “faylasuf-shoh” sifatida tasvirlaydi: “Hukmron agl va adolatga ega bo'lishi kerak. U
jamiyatning umumiy manfaatini ko‘zlab, insonlarning o‘zaro hamkorligini ta’minlashi lozim” [8, 52].
Ibn Sino uchun siyosiy boshqgaruv aqliy va axloqiy jihatlarga asoslangan bo'lib, ijtimoiy faollikni
umumiy mutanosiblikka yo‘naltiradi.

Fromm siyosiy tuzilmalarga tanqidiy yondashadi. U “Sogflom jamiyat’da zamonaviy
jamiyatlarning ko‘pchiligi insonni chetga surib, uni “tizim vinti’ga aylantirishini ta’kidlaydi: “Zamonaviy
jamiyat ko‘pincha insonni tizimning bir vintiga aylantiradi, uni ijodiy imkoniyatlaridan mahrum qiladi”
[9, 67]. U boshqaruv inson erkinligi va 0‘z-0‘zini ro‘yobga chiqgarishni qo‘llab-quvvatlashi kerak, deb
hisoblaydi.

Ibn Sino boshqgaruvni ideallashtirib, unda aql va adolatga asoslangan tizimni ko‘rsa, Fromm
iyerarxiyaga asoslangan tuzilmalarni tangid giladi va inson erkinligini go‘llab-quvvatlovchi demokratik
tizimlarni ta’kidlaydi. Ibn Sino yuqoridan pastga garab boshgaruvni qo‘llab-quvvatlaydi, Fromm esa
pastdan yuqoriga garab, insonlarning faol ishtirokini ta’kidlaydi. Ibn Sino ta’limni aglni uyg‘otish va
insonni jamiyat manfaati uchun faollikka tayyorlash vositasi deb biladi. U “Kitob an-najot’da shunday
yozadi: “Ta’lim — bu insonning agqlini uyg‘otish va uni jamiyat manfaati uchun foydali faollikka
yo‘naltirish vositasidir” [7, 698]. Ta’lim Ibn Sino uchun insonlarni jamiyatdagi muayyan vazifalarga
tayyorlaydi.

Fromm ta’limni insonning 0‘z-0‘zini anglashi va jamiyatning bosimidan ozod bo‘lishi vositasi,
deb ko‘radi. U “Sog‘lom jamiyat’da shunday yozadi: “Ta’lim insonlarni oz imkoniyatlarini kashf
etishga va insonsizlashtiruvchi jamiyat tuzilmalariga qgarshi chigishga yordam berishi kerak” [10,
120].

Ikkisi ham ta’limni ijtimoiy faollikning muhim unsuri deb biladi, lekin Ibn Sino uni jamiyatdagi
muayyan vazifalarga tayyorlash vositasi deb ko‘rsa, Fromm uni insonning individual erkinligini
rivojlantirishga xizmat qiladigan vosita deb hisoblaydi. Ibn Sinoning ta’limi jamiyat tartibini
mustahkamlaydi, Frommniki esa insonni jamiyat bosimidan ozod gilishga xizmat qgiladi.

Ibn Sino dinni jamiyatda axlogiy tartib va mutanosiblikni ta’minlovchi vosita deb biladi. U
“Kitob ash-shifo”da shunday yozadi: “Din omma uchun axlogiy yo‘l-yo‘riq bo‘lib xizmat giladi, falsafa
esa agl egalari uchun hagiqatni ochib beradi. Ikkalasi jamiyatning tartibi uchun bir-birini to‘ldiradi” [7,
657].

M 2025/ No6 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

Fromm dinni gumanistik nuqtai nazardan ko‘radi va uning insonni ozod qilish yoki qul
gilishdagi roliga e’tibor beradi. U “Psixoanaliz va din” asarida shunday yozadi: “Din insonni ichki
o'sish orqali ozod qilishi yoki dogmatik bo‘ysunish orgali qul gilishi mumkin” [11, 37].

Ikkisi ham dinni ijtimoiy faollikni tartibga soluvchi omil deb biladi, lekin Ibn Sino uni jamiyatni
mustahkamlash vositasi sifatida ko‘rsa, Fromm uning inson erkinligiga ta’siriga tanqidiy yondashadi.
Ibn Sino dinni jamiyatning mutanosib tuzilishiga xizmat giluvchi vosita deb biladi, Fromm esa uning
insonni chetga surishga olib kelishi mumkinligidan ogohlantiradi.

XULOSA

Ibn Sino va Erix Frommning ijtimoiy faollikka oid falsafiy qarashlari o'z davrlari va madaniy
kontekstlariga xos bo‘lsa-da, ularda umumiy jihatlar mavjud. Ibn Sinoning falsafasi o‘rta asr islomiy
va Arastu an’analariga asoslanib, ijtimoiy faollikni agliy, axloqiy va tizimli tartib orqali ko‘radi. Fromm
esa zamonaviy psixologiya va ekzistensializm nuqtai nazaridan insonning erkinlik va o‘z-o'zini
ro‘yobga chiqarish uchun kurashiga e’tibor beradi. lkkalasi ham insonni ijtimoiy mavjudot deb biladi.
Adolat va axlogni ijtimoiy faollikning asosi deb ko‘radi. Ta’limni ijtimoiy faollikni rivojlantirish vositasi
deb biladi.

Ibn Sino normalarga asoslangan, iyerarxiyaga tayangan tizimni ta’kidlaydi, Fromm esa inson
erkinligini cheklovchi tuzilmalarni tanqid qiladi. Ibn Sino boshqaruvni ideallashtiradi, Fromm esa uni
inson erkinligiga xizmat qilishi kerak deb hisoblaydi. Ibn Sino dinni jamiyatni mustahkamlovchi vosita
deb ko‘rsa, Fromm uning insonni chetga surishga olib kelishi mumkinligini ta’kidlaydi.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. Goodman, L.E. (1992). Avicenna. London: Routledge.

2. Nasr, S.H. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land of Prophecy.
Albany: SUNY Press.

3. Black, D.L. (1999). “Avicenna on the Ontological and Epistemic Status of the Soul”. The Philosophical Forum,
30(2), 97-121.

4. Funk, R. (2000). Erich Fromm: His Life and Ideas, An lllustrated Biography. New York: Continuum.

5. Maccoby, M. (1995). “The Two Voices of Erich Fromm: The Prophetic and the Analytic”. Society, 32(5), 72—
82.

6. Burston, D. (1991). The Legacy of Erich Fromm. Cambridge, MA: Harvard University Press.

7. ABy Anu n6H CuHa (ABumueHHa). CounHenus [TekcTt] / CuHa, ABy Anun nbH. - Tom 1. - Qywan6e: JoHuw, 2005.
-959c.

8. AGy Anu ubH CuHa. N3bpaHHble nponsseaenuns [Tekct] / CuHa, ABy Anm MGH. - Tom 1. - OywaH6e: NpdoH
1980. - 420 c.

9. ®pomm 3. 3gopoBoe ob6uecTBo - The Sane Society (1955) / MNMepesog T. B. BaHkeToBon. — M.: AcTtpens,
Xpanutenb, 2006. - 544 c.

10. dpomm 3. UckyccTBO NtobuTb. Nccnegosarne npupoam nobeu - The Art of Loving. An Enquiry into the Nature
of Love (1956) / MNMepeBopg J1. A. YepHuwéson. — M.: MNeparoruka, 1990. - 160 c.

11. ®pomm 3. lMNMemxoaHanus u penurus - Psychoanalyse & Religion (1949) / MNepesoa A.[lsaHosa. — M.: AcTpens,
2010. -160 c.

12.PyamatoBa [. ®perignsmpga uHCOH cpancadacu Taxnunu. —TowkeHT: Pancada Ba XyKyK WHCTUTYTU
HawpunéTtun, 2009. -144 6.

13. PyamatoBa I". Pyxuat Taxnunu pancadacu. —TowwkeHT: HuwoH-Howwmp, 2014. -240 6.

§ 200556 61 |




