
 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI 
 

OLIY TA’LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI 
 

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI 
 
 

 

FarDU. 
ILMIY 
XABARLAR- 
  
1995-yildan nashr etiladi 
Yilda 6 marta chiqadi 

 
 
  

НАУЧНЫЙ 
ВЕСТНИК.  
ФерГУ 
 
Издаётся с 1995 года 
Выходит 6 раз в год 
 



 4 2025/№5 
 

Г.Н.Давлятова  
Харизматический образ оратора в публичной речи ................................................................ 110 
Z.V.Alimova  
Navoiyning “Saddi iskandariy” dostonidagi ba’zi antonim so‘zlar xususida .................................. 114 
A.A.Qosimov  
Mythopoeic onomastics: a taxonomic paradigm for mythonymic construction in  
C.S.Lewis's literary corpus .......................................................................................................... 119 
S.M.Muminov, D.R.Abdumalikova  
O‘zbek va ingliz muloqot xulqida disputning lingvokulturologik asoslari ....................................... 127 
Sh.S.Mo‘minov, N.M.Rahmatova  
Boshqaruvga oid qarashlarning zamonlararo takomili ................................................................. 131 
M.O.Obilov  
Akademik diskursda funksional va pragmatik yondashuvlar: nazariy-metodologik asoslar .......... 134 
A.O‘.Abdullayev  
Kolorativ leksikada ramzlar talqini ............................................................................................... 138 
Б.Мамедова  
Концептуальные основы языковой идентичности и отношений личности  
и общества в мышлении XX века ............................................................................................. 144 

 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

TILSHUNOSLIK   
 

 105 2025/№5 

 
UO‘K: 81’42:008:316.77 

 
АНАЛИЗ КУЛЬТУРНО-ИСТОРИЧЕСКИХ СМЫСЛОВ СИМВОЛОВ И ЗНАКОВ В 

СОВРЕМЕННОМ ИНФОРМAЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ 
 

ZAMONAVIY AXBOROT MAKONIDA RAMZ VA BELGILARNING MADANIY-TARIXIY 
MA’NOLARI TAHLILI 

 
ANALYSIS OF THE CULTURAL-HISTORICAL MEANINGS OF SYMBOLS AND SIGNS 

IN THE CONTEMPORARY INFORMATION SPACE 
 

Аманова Зарина Самадовна 
учитель русского языка и литературы СГОШ №307, г. Ташкент 

 
З.С.Ам анова Анализ культурно-исторических смыслов символ ов и знаков в современном инф ормatsi онном пространстве 

Аннотaция 
Статья предлагает интегративное исследование культурно-исторических смыслов символов и 

знаков, функционирующих в современном информatsiонном пространстве, с опорой на стратификatsiонную 
модель культурной семантики (культурная сема — культурная коннотatsiя — культурный концепт — 
культурный фон) и дифференциально-интегративный подход, совмещающий структурную и 
антропологическую оптики анализа. В практической части анализируются культурно-исторические слои и 
прагматические функции ряда широко употребимых графических и пиктографических знаков: «сердце» как 
индикатор лайка, «большой палец вверх», «замок» как индекс безопасности/закрытости, «лупа» как 
метафора поиска, «скрепка» как знак вложения, «колокол» как уведомление, «облако» как метафора 
распределённого хранения, QR-код как индустриальная пиктограмма, мигрировавшая в массовую 
коммуникatsiю. Показано, что каждый из этих знаков реализует принцип культурной памяти и «взрывов» 
смыслов: исторические коннотatsiи перепрошиваются цифровыми практиками, а оценочная валентность 
меняется в зависимости от жанра, медиаплощадки и идеологических установок аудитории. 

Annotatsiya 
Maqolada zamonaviy axborot makonida faoliyat ko‘rsatayotgan ramz va belgilar madaniy-tarixiy ma’nolarini 

integrativ tarzda o‘rganiladi. Yondashuv madaniy semantikaning qatlamli modeli (madaniy sema — madaniy 
konnotatsiya — madaniy konsept — madaniy fon) hamda strukturaviy va antropologik nuqtaiy nazarlarni 
uyg‘unlashtiruvchi differensial-integrativ metodga tayanadi. Amaliy qismda keng qo‘llanadigan grafik va piktografik 
belgilar madaniy-tarixiy qatlamlari va pragmatik funksiyalari tahlil qilinadi: “yurak” — layk indikatori sifatida, “bosh barmoq 
yuqoriga”, “qulf” — xavfsizlik/yopiq holat indeksi sifatida, “lupa” — qidiruv metaforasi sifatida, “skrepka” — ilova belgisi 
sifatida, “qo‘ng‘iroq” — bildirishnoma, “bulut” — taqsimlangan saqlash metaforasi sifatida, shuningdek QR-kod — sanoat 
piktogrammasi sifatida, ommaviy kommunikatsiyaga ko‘chgan belgi sifatida ko‘rib chiqiladi. Har bir belgi madaniy xotira 
va “ma’no portlashlari” prinsipini namoyon etadi: tarixiy konnotatsiyalar raqamli amaliyotlar ta’sirida qayta kodlanadi, 
baholovchi valentlik esa janr, media platforma hamda auditoriya ideologik yo‘nalishlariga qarab o‘zgaradi.  

Abstract 
The article offers an integrative study of the cultural-historical meanings of symbols and signs functioning in the 

contemporary information space, grounded in a stratified model of cultural semantics (cultural seme — cultural 
connotation — cultural concept — cultural background) and a differential-integrative approach that combines structural 
and anthropological perspectives. The practical section analyzes the cultural-historical layers and pragmatic functions of 
widely used graphic and pictographic signs: the “heart” as a like indicator, the “thumbs up,” the “lock” as an index of 
security/closedness, the “magnifying glass” as a metaphor of search, the “paperclip” as an attachment sign, the “bell” as 
a notification, the “cloud” as a metaphor of distributed storage, and the QR code as an industrial pictogram that has 
migrated into mass communication. It is shown that each of these signs realizes the principle of cultural memory and 
“explosions” of meanings: historical connotations are re-coded by digital practices, and evaluative valence shifts 
depending on genre, platform, and the audience’s ideological settings.  

 
Ключевые слова: культурная семантика, символ, знак, культурная коннотatsiя, культурная память, 

семиосфера, медийный дискурс, эмодзи, пиктограмма, цифровая коммуникatsiя. 
Kalit so‘zlar: madaniy semantika, ramz, belgi, madaniy konnotatsiya, madaniy xotira, semiosfera, media 

diskurs, emodzi, piktogramma, raqamli kommunikatsiya. 
Key words: cultural semantics, symbol, sign, cultural connotation, cultural memory, semiosphere, media 

discourse, emoji, pictogram, digital communication. 

ВВЕДЕНИЕ 

FarDU. Ilmiy xabarlar – Scientific journal of the Fergana State University 
 

Volume 31 Issue 5, 2025-yil                DOI: 10.56292/SJFSU/vol31_iss5/a98 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  TILSHUNOSLIK 
 

 106 2025/№5 
 

Современное информatsiонное пространство характеризуется высокой плотностью 
визуально-знаковых практик: коммуникatsiя опирается не только на словесные коды, но и на 
устойчивые графические «сигналы», мгновенно считываемые транснatsiональными 
аудиториями. Для лингвистики это означает выход за пределы «чисто языкового» к анализу 
взаимодействия языковой и неконвенционально-языковых семиотических систем — 
религиозной, художественной, технической, интерфейсной, индустриальной [4]. В данной 
ситуatsiи особую эвристическую ценность приобретает дифференциально-интегративная 
перспектива, сочетающая системную строгость описания с антропологической 
чувствительностью к культурным кодам, стереотипам и оценочным профилям [1, c. 181–
183]. Мы исходим из различения «культурной информatsiи» (совокупности знаний, 
циркулирующих в культуре) и «культурной семантики» (ценностного слоя, закреплённого в 
знаке и подлежащего лексикографическому учёту) [1, c. 182], а также из представления о 
культуре как семиосфере, в которой тексты и коды образуют динамическое поле 
перераспределения смыслов [4]. Цель статьи — предложить аналитическую схему 
реконструкции культурно-исторических слоёв современных символов/знаков и показать, как 
исторические наслоения и новые цифровые практики собираются в единый оценочный 
профиль в зависимости от жанра и медиасреды [7, c. 286–289]. Задача состоит в 
демонстрatsiи того, что культурная семантика таких знаков не является статичной 
«надписью» на их форме, но процессуальна и контекстна, что обязывает к многоуровневой 
интерпретatsiи [1, c. 185; 2]. 

ТЕОРЕТИЧЕСКИЙ ОБЗОР ЛИТЕРАТУРЫ 
Основанием анализа служит стратификatsiонная модель культурной семантики, 

согласно которой значение культурно нагруженного знака описывается на четырёх уровнях: 
культурной семы (минимального опознавательного компонента), культурной коннотatsiи 
(оценочно-образных наслоений), культурного концепта (фрейма/сценария с распределением 
ролей и оппозиций) и культурного фона (идеологических, жанровых и регистровых настроек 
интерпретatsiи) [1, c. 182–185]. Такая стратификatsiя согласуется с классической 
фразеологической теорией устойчивых выражений как «конденсатов» коллективного опыта 
[2] и с лексико-семантической трактовкой полисемии/вариативности, требующей разведения 
дефиниционного ядра и коннотативной периферии [3]. В качестве «надсистемной» рамки 
используется семиотика культуры, объясняющая воспроизводство и взрывной характер 
смыслов, а также механизмы их межкодовой мигрatsiи (например, из религиозной и 
художественной традиций — в цифровые интерфейсы) [4]. Для мультимодальных знаков 
принципиален фразеологический аспект: устойчивые конструкции типа «взять в кавычки», 
«поставить галочку», «нажать на сердечко» образуют прагматические слоты употребления и 
управляют оценочностью высказывания [5]. Вновь введённое для лингвистики понятие 
«культурного фона» уточняет, что интенсивность/знак оценки не является внутренним 
свойством графемы или пиктограммы, а наводится жанром, адресатом и медиаплощадкой 
[7, c. 286–293]. В словарной практике подобные явления требуют культурологического 
комментария и разметки регистров [10; 11; 12], иначе неизбежны редукции, нивелирующие 
историческую многослойность и социальную динамику значения. В целом мы исходим из 
того, что «культурная семантика» — это не «дополнение» к значению, но его неустранимый 
компонент в тех случаях, когда знак встроен в коллективную память и идеологические коды 
[1, c. 184–185]. 

МАТЕРИАЛ И МЕТОДЫ ИССЛЕДОВАНИЯ 
Материалом послужили восемь знаков/символов, активно функционирующих в 

цифровой повседневности: «сердце» (иконка лайка), «большой палец вверх», «замок» 
(закрытый/открытый), «лупа», «скрепка», «колокол», «облако», QR-код. Для каждого кейса 
реконструировались культурно-исторические истоки образа (религиозная иконография, 
античная жестовая система, юрисдикционные и ремесленные знаки, печатно-книжная 
метафорика, индустриальные пиктограммы), описывались коннотативные поля в 
современных жанрах (социальные сети, новостные уведомления, интерфейсы приложений), 
моделировался культурный концепт (типовые роли и оппозиции), а также определялись 
параметры культурного фона, усиливающие или нейтрализующие оценочность. 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

TILSHUNOSLIK   
 

 107 2025/№5 

Методологически использованы лингвокультурологический и когнитивно-семантический 
анализ, компонентный и контекстуальный анализ, элементы фразеологической диагностики 
прагматических слотов, а также принцип «снятия» фоновых настроек по типам дискурса. В 
силу ориентatsiи на качественную реконструкцию функции и смысла количественные 
подсчёты частот не приводятся; акцент сделан на объяснительной силе модели и её 
переносимости между знаками. 

РЕЗУЛЬТАТЫ И ОБСУЖДЕНИЕ 
Иконка «сердце» в цифровом окружении представляет собой сжатую культурную 

схему «признание — одобрение — любовь». На уровне культурной семы она опознаётся как 
«эмоциональная валентность»; исторически сема восходит к западноевропейской 
религиозной и художественной традиции «сердца» как центра чувств и воли, закреплённой 
как в сакральной, так и в светской символике [4]. Коннотативный слой в цифровой 
коммуникatsiи претерпевает «секуляризирующую» редукцию: «сердце» становится 
счётчиком «позитивного отклика» и показателем вовлечённости. Культурный концепт 
собирается вокруг фрейма «признание — автор/контент — аудитория», где роль «дарителя 
сердца» реализует пользователи, а «получателя» — контент/автор; фон «игровизatsiи» 
платформы смещает значение от «личной эмпатии» к «метрике» и «капиталу внимания», 
сохраняя при этом позитивный оценочный вектор [7, c. 286–289]. В высокорефлексивных 
регистрах возникает ироническая окраска: «нажал сердечко» как эвфемизм поверхностной 
поддержки, что демонстрирует зависимость оценки от жанра. Стратификatsiонная модель 
позволяет отделить дефиниционный минимум от варьирующих коннотatsiй и показать, как 
платформа становится «устройством фона», наводящим прагматику. 

Жест «большой палец вверх» в цифровом исполнении обретает статус универсума 
«одобрения/согласия». Культурная сема «подтверждение/хорошо» считывается мгновенно, 
хотя историко-культурные истоки жеста неоднородны и варьируют между антично-
сценическими и новоевропейскими кодами. Коннотативное поле колеблется от тёплой 
поддержки до «формализованного» согласия («поставить лайк» как знак прочтения/принятия 
к сведению). Культурный концепт разворачивается в фрейме «оценка — действие — 
публичность»: «палец» привязывает оценку к агенту и одновременно выводит её в 
публичную счётность. В некоторых сообществах знак может получать сниженно-
ироническую окраску («палец вверх» как знак «безразличного одобрения»), что 
подтверждает роль культурного фона в управлении оценочностью [7, c. 289–291]. В 
лексикографическом описании это требует коннотативной пометы и указания жанровых 
оговорок [10]. 

Пиктограмма «замок» демонстрирует, как юридико-ремесленная иконография 
превращается в метафору безопасности и приватности. Культурная сема — 
«закрытость/защита» — укоренена в идее владения и доступа, а коннотативная амплитуда 
колеблется между «гарантией» и «барьером». В интерфейсах «закрытый замок» 
сигнализирует «шифрование/безопасность», «открытый» — «доступ/уязвимость». 
Культурный концепт строится как «владение — доступ — контроль», где роли 
распределяются между пользователем, провайдером сервиса и внешними агентами. Фон 
юридических и технотопических дискурсов усиливает нормативную окраску («комплаенс», 
«защита данных»), тогда как общественно-критические жанры активируют подозрительность 
(«замок как преграда»). Такое двунаправленное поле подтверждает тезис о контекстности 
смыслов и необходимости культурологического комментария [1, c. 184–185; 4; 7, c. 286–289]. 

«Лупа» как знак поиска — симптоматичный пример иконической метафоры, в которой 
оптика научного наблюдения переносится на когнитивную оперatsiю 
«находить/исследовать». Культурная сема — «увеличение/поиск» — генерирует коннотatsiи 
«рatsiональности», «проверки», «детективности» (исторически подкреплённые 
литературными клише), что в интерфейсе программ превращается в нейтральный «пуск к 
поиску». В общественно-критических жанрах та же лупа маркирует «расследование/факт-
чек», усиливая оценочный вектор «проверенности», тогда как в бытовых интерфейсах фон 
нейтрализует оценку. Модель четырёх уровней позволяет зафиксировать эти перепады и 
объяснить их жанровой обусловленностью [1, c. 185; 5]. 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  TILSHUNOSLIK 
 

 108 2025/№5 
 

«Скрепка» как знак вложения переносит материальный опыт «прикрепления» на 
цифровую передачу архивов/файлов. Культурная сема — «связь/прикрепление» — 
исторически бытовая; в коннотативном пределах она нейтральна, однако в некоторых 
корпоративных регистрах «скрепка» ассоциируется с «формальностью/бюрократией», а в 
педагогической среде — с «аккуратной подшивкой». В цифровом дискурсе она выполняет 
роль «сигнала требуемого действия», т. е. прагматически направляет поведение и тем 
самым получает «волевую» окраску: «пришлите файл — нажмите на скрепку». Культурный 
фон служебных жанров усиливает директивность, тогда как межличностная переписка 
смягчает её. Эта вариативность подтверждает зависимость коннотatsiй от 
институциональной сцены [7, c. 286–289]. 

«Колокол» как уведомление — наглядный пример религиозно-городской 
иконографии, переосмысленной медийными интерфейсами. Культурная сема 
«призыв/сигнал/сбор» уходит корнями в культовый и гражданский обиход, а в цифровых 
платформах коннотативно расщепляется на «новость/обновление/напоминание». 
Культурный концепт организуется как «событие — оповещение — реакция», а фон 
«экономики внимания» окрашивает знак амбивалентно: от полезности до навязчивости. В 
жанрах цифровой гигиены «колокол» может приобретать негативную коннотatsiю «перегруза 
уведомлениями», тогда как в учебно-рабочих сценариях — позитивную «организованности». 
Описательная модель предписывает фиксировать эту амбивалентность как нормальную, а 
не как «шум» [1, c. 184–185; 7, c. 289–291; 10]. 

«Облако» как метафора распределённого хранения демонстрирует, как природный 
образ, закреплённый в поэтико-научной традиции, преобразуется в технический термин и 
интерфейсный пиктосигнал. Культурная сема — «рассеянность/пространственная 
отнесённость» — в цифровом регистре переопределяется к «удалённости/сетевой 
распределённости», сохраняя образную опору. Коннотативно знак балансирует между 
«лёгкостью/доступностью» и «рассосредоточенностью/уязвимостью», что отражает 
напряжение между удобством и контролем. Фон дискурсов приватности, суверенитета 
данных и «облаков» как сервисов задаёт оценочную поляризatsiю; в потребительской 
риторике преобладает позитивная рatsiонализatsiя, в критической — осторожность. 
Стратификatsiонная схема делает этот «дрейф» управляемым в описании [4; 7, c. 286–289]. 

QR-код воплощает перенос индустриальной пиктографии в массовую коммуникatsiю. 
Его культурная сема — «машиночитаемая дверь/мост» между физическим и цифровым 
пространствами. Коннотативно QR-код ассоциируется с «технологичностью», «скоростью», 
«контролем/учётом»; в критических регистрах возможно наслоение «надзора», в сервисных 
— «удобства». Культурный концепт разворачивается как «идентификatsiя — доступ — 
транзакция», а фон эпидемиологических, административных и маркетинговых сюжетов 
окрашивает знак соответственно «безопасности/регулирования» или 
«продвижения/геймификatsiи». Для лексикографии это означает необходимость помет и 
примеров, показывающих, как один и тот же знак переоценивается в разных 
институциональных сценах [1, c. 185; 10]. 

Сопоставление кейсов выявляет общие закономерности. Во-первых, каждый знак 
демонстрирует устойчивое дефиниционное ядро, обеспечивающее узнаваемость, и 
вариативную коннотативную периферию, управляемую жанром и медиасценой [1, c. 184–
185]. Во-вторых, культурный концепт упорядочивает «сюжет» знака, превращая его в фрейм 
действия: «сердце» — признание, «палец вверх» — публичное согласие, «замок» — 
контроль доступа, «лупа» — поиск, «скрепка» — прикрепление, «колокол» — оповещение, 
«облако» — удалённое хранение, QR-код — идентификatsiя и переход; именно эта 
фреймовая организatsiя делает знак удобным «коротким кодом» для аргументatsiи и 
управления вниманием [2; 5]. В-третьих, культурный фон задаёт амплитуду оценочных 
колебаний и потому должен быть специально описан: там, где классическая лексикография 
фиксирует лишь дефиницию, современная — добавляет культурологический комментарий и 
регистровые пометы [7, c. 286–293; 10]. В-четвёртых, межкодовая мигрatsiя (религиозное → 
бытовое → цифровое; индустриальное → массовое) подтверждает тезис семиотики 
культуры о «взрывах» и переразметке смысла при смене носителя и институциональной 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

TILSHUNOSLIK   
 

 109 2025/№5 

сцены. Наконец, все рассмотренные знаки демонстрируют «этическую» составляющую 
культурной семантики: лайк и «сердце» колеблются между эмпатией и счётной метрикой; 
«замок» — между защитой и ограничением; уведомление — между заботой и 
навязчивостью; QR-код — между удобством и надзором. Именно эта амбивалентность 
делает аналитическую стратификatsiю не просто методологическим жестом, но 
практической необходимостью для образовательных, лексикографических и критико-
медийных задач [1, c. 185; 7, c. 289–291]. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 
Анализ показал, что культурно-исторические смыслы символов и знаков в 

современной цифровой среде проявляются как процессуальная, контекстно управляемая 
величина. Четырёхуровневая модель культурной семантики — с разграничением культурной 
семы, коннотatsiи, концепта и фона — обеспечивает измеримый и воспроизводимый способ 
описания этих смыслов, не редуцируя их исторической глубины и социальной динамики. В 
целом полученные результаты согласуются с тезисом о семиосфере как динамическом поле 
переразметки смыслов и подтверждают, что «культурная информatsiя» становится 
«культурной семантикой» именно в тех случаях, когда знак «встроен» в нормативные 
ожидания и практики сообщества. 

 
СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Ковшова М. Л., Гудков Д. Б. Культурная семантика языковых знаков: теория и эксперимент // Вестник 
Нижегородского университета им. Н. И. Лобачевского. 2024. № 4. С. 181–189. DOI: 
10.52452/19931778_2024_4_181. 

2. Телия В. Н. Первоочередные задачи и методологические проблемы исследования 
фразеологического состава языка в контексте культуры // Фразеология в контексте культуры / отв. ред. В. Н. 
Телия. М.: Языки русской культуры, 1999. С. 13–24. 

3. Апресян Ю. Д. Лексическая семантика. Синонимические средства языка. 2-е изд., испр. и доп. М.: 
Наука, 1995. 472 с. 

4. Лотман Ю. М. Семиосфера: Культура и взрыв. Внутри мыслящих миров: статьи, исследования, 
заметки. СПб.: Искусство-СПБ, 2004. 703 с. 

5. Баранов А. Н., Добровольский Д. О. Очерки общей и русской фразеологии. М.: Издательский дом 
«ЯСК», 2024. 280 с. 

6. Суперанская А. В. Имя — через века и страны. М.: URSS, 2007. 192 с. 
7. Радбиль Т. Б. «Культурный фон» как имплицитный культурный компонент в семантике языковых 

знаков // Когнитивные исследования языка. 2021. Вып. 2(45). С. 283–293. 
8. Гладкова А. Русская культурная семантика: эмоции, ценности, жизненные установки. М.: Языки 

славянской культуры, 2010. 304 с. 
9. Ожегов С. И., Шведова Н. Ю. Толковый словарь русского языка. 27-е изд., стереотип. М.: Мир и 

образование, 2023. 736 с. 
10. Большой фразеологический словарь русского языка: значение, употребление, культурологический 

комментарий / отв. ред. В. Н. Телия. М.: АСТ-ПРЕСС ШКОЛА, 2024. 784 с. 
11. Таштемирова З. С., Давлятова Г. Н. Поликультурное пространство и диалог культур // Вопросы 

гуманитарных наук. 2019. № 2. С. 80–82. 
12. Давлятова Г. Н., Таштемирова З. С. Лингвокраеведческий материал об учёном-энциклопедисте в 

обучении русскому языку // Актуальные вопросы науки. 2020. № 60. С. 14–18. 
  


