
 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI 
 

OLIY TA’LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI 
 

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI 
 
 
 
 

 

FarDU. 
ILMIY 
XABARLAR- 
  
1995-yildan nashr etiladi 
Yilda 6 marta chiqadi 

 

НАУЧНЫЙ 
ВЕСТНИК.  
ФерГУ 
 
Издаётся с 1995 года 
Выходит 6 раз в год 

  



 3 2025/№4 

 
 

 
У.Р.Шадиев 
Стратегическое планирование устойчивого развития туризма: международный опыт и 
рекомендации для Узбекистана ................................................................................................... 6 
 
 
 
G.G‘.G‘affarova 
Raqamlashtirish jarayonining o‘ziga xos xususiyatlari ................................................................... 15 
Q.A.Pulatov 
Jamiyatning huquqlari va imkoniyatlarini kengaytirish kontekstida sekulyar fikrlashning 
asosiy xususiyatlari va tarixiy shart-sharoitlari ............................................................................... 20 
J.A.Kayumov 
Ijtimoiy xavfli harakatlarga moyil talabalar bilan individual ishlashda xorijiy tajribalardan 
foydalanish masalalari .................................................................................................................. 25 
K.P.Islamova 
Sadriddin ayniy asarlarida jadidchilik faoliyatini jamiyat hayotiga kirib kelish 
shart-sharoitining yoritilishi ............................................................................................................ 28 
M.K.Soipova  
Fazl ibn Ahmad ta’limotida jon tushunchasinging falsafiy tahlili ..................................................... 33 
O.T.Sharipova 
Barkamol avlod tarbiyasida komil inson g‘oyasining Xojagon ta’limoti asosidagi 
zamonaviy talqini .......................................................................................................................... 37 
I.A.Suvanov 
Axborot tahdidlarning namoyon bo‘lishi va unga qarshi kurash zarurati ........................................ 42 
N.I.Hamroyev 
Muhammad Abdo qarashlarida ayollar masalasi ........................................................................... 47 
A.A.Salmonov 
Inklyuziv jamiyatning ijtimoiy-falsafiy mazmuni .............................................................................. 54 
B.M.Madaminov 
Axloqiy tarbiyada milliy qahramonlik tuyg‘usini shakllantirishning ijtimoiy-falsafiy tahlili ................. 59 
F.S.Qosimov 
Inson kapitalini rivojlantirishning ijtimoiy-iqtisodiy zarurati va ahamiyati ......................................... 62 
J.M.Kholmuminov, D.R.Komilov 
Yusuf Khas Hajib's worldview: philosophical analysis ................................................................... 70 
X.J.Toshpo‘latov 
Jamiyatda viktimologik profilaktikani amalga oshirishning istiqboldagi strategik yo‘nalishlari ......... 74 
M.M.Daliyeva 
O‘zbek xalqining adabiy merosida ekologik mas’uliyat va fidoyilik fazilatlarining analitik tahlili ...... 78 
S.X.Tolibova 
Oiladagi obyektiv omillarning shaxs ma’naviy fazilatlarini ѕhakllaniѕhiga o‘rni ............................... 81 
U.M.Maniyozov 
Innovatsiya tushunchasining mazmun-mohiyati, ilmiy talqinlari va ijtimoiy mohiyati ....................... 85 
O.M.Karimov 
Ijtimoiy-falsafiy omil sifatida mehnat erkinligi va uning insoniy taraqqiyotdagi o‘rni ........................ 90 
O‘.M.Xamrakulov 
Yoshlarda vatanparvarlik tuyg‘ularini yuksaltirishning nazariy-metodologik asoslari ...................... 93 
S.X.Mukarramov 
Yangi O‘zbekistonda rahbar kadrlar tayyorlashda boshqaruv madaniyatini rivojlantirishning 
konseptual va aksiologik asoslari .................................................................................................. 99 
D.S.Ermatov 
Yangi O‘zbekistonda ijtimoiy mentalitet shakllanishiga ta’sir etuvchi omillarning falsafiy tahlili .... 103 
F.M.Abdillazov 
Kambag‘allik fenomenining jamiyat hayotida namoyon bo‘lish shakllari va uni qisqartirish 

IQTISODIYOT 

M U N D A R I J A  

FALSAFA 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 33 2025/№4 

 
UO‘K: 181.1:121.1(075.8) 

 
FAZL IBN AHMAD TA’LIMOTIDA JON TUSHUNCHASINGING FALSAFIY TAHLILI 

 
ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ ПОНЯТИЯ ДУШИ В УЧЕНИИ ФАЗЛА ИБН АХМАДА 

 
PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF THE CONCEPT OF SOUL IN THE TEACHINGS OF 

FAZL IBN AHMAD 
 

Soipova Mavjuda Karimjanovna 
Farg‘ona davlat universiteti dotsenti 

M.K.So ipova F az l ibn  ah mad ta’limotid a jon  tushun ch asinging  falsafiy tah lil i  

 
Annotatsiya 

Mazkur maqolada Fazl ibn Ahmadning ilmiy ijodi va hayoti falsafiy tahlili haqida ma’lumotlar berilgan. Iddatul uqul 
va umdatul ma’qul (Aqllarning va’da berishi va aqllarga ma’qul narsalarning asosi) asarida nafsning abadiyligi haqida fikrlar 
keltirilgan. Yangi O‘zbekistonni barpo etishda Rumiy ta’limoti, ayniqsa, Fazl ibn Ahmad g‘oyalari bilan bugungi murakkab 
zamonda yoshlarni ruhiy barkamol insonlar etib tarbiyalash, ma’naviy jihatdan yuksaltirish muhim vazifa bo‘lib qolmoqda. 
Bugungi kunda Fazl ibn Ahmadning Iddatul uqul va umdatul ma’qul (Aqllarning va’da berishi va aqllarga ma’qul 
narsalarning asosi) risolasidan samarali foydalanish ijtimoiy taraqqiyotda, jamiyat farovonligida va inson ehtiyojlarini 
qondirilishida ustuvorligi yoritilgan. 

Аннотация 
В данной статье дается информация о научном творчестве и философском анализе жизни Фазла ибн 

Ахмада. В произведении « Иддатул укул ва умдатул маъкул » («Обещание разума и основа блага разума») 
содержатся размышления о вечности души. В строительстве нового Узбекистана учение Руми, особенно идеи 
Фазла ибн Ахмада, в сегодняшнее непростое время остаются важной задачей воспитание духовно зрелых 
людей и их духовное возвышение. Сегодня эффективное использование трактата Фазла ибн Ахмада «Иддатул 
укул ва умдатул маъкул» («Обещание разума и основа блага разума») выделяется как приоритетное 
направление в общественном развитии, благосостоянии общества и удовлетворении потребностей человека. 

Abstract 
This article provides information about the scientific work and philosophical analysis of the life of Fazl ibn Ahmad. 

The work treatise Iddatul uqul va umdatul maqul (The Promise of Reason and the Basis of Things That Are Good for 
Reason) contains thoughts about the eternity of the soul. In the construction of a new Uzbekistan, the teachings of Rumi, 
especially the ideas of Fazl ibn Ahmad, in today's difficult times, raising young people as spiritually mature people and 
spiritually elevating them remains an important task. Today, the effective use of Fazl ibn Ahmad's treatise Iddatul uqul va 
umdatul maqul (The Promise of Reason and the Basis of Things That Are Good for Reason) is highlighted as a priority in 
social development, the well-being of society, and the satisfaction of human needs. 

 
Kalit so‘zlar: Islom, ijtimoiy ilm, nafs,  taraqqiyot, insondialektik, sinergetik, deterministik, ma’naviy milliy va 

umuminsoniy manfaatlar, progressiv taraqqiyot, axloqiy qadriyatlar, estetik, siyosiy, huquqiy, demokratik. 
Ключевые слова: Ислам, социальные науки, эго, развитие, человеческая диалектика, 

синергетический, детерминистский, духовные национальные и общечеловеческие интересы, прогрессивное 
развитие, моральные ценности, эстетический, политический, правовой, демократический. 

Key words: Islam, social sciences, ego, development, human dialectic, synergetic, deterministic, spiritual 
national and universal interests, progressive development, moral values, aesthetic, political, legal, democratic. 
 

KIRISH 
Fazl ibn Ahmad nafsning abadiyligini quyidagicha falsafiy tahlil qiladi: 
Nafs insondagi basit va ruhoniy tabiatiga egadir. U jism kabi murakkab tuzilmaga ega emas, 

aksincha, mustaqil va bo‘linmas bir mohiyatdir. Nafs tashqi sezgilar bilan emas, balki aql va idrok 
orqali ishlaydi, shuning uchun u jismoniy emas, ruhiydir. 

Jaloliddin Rumiy ta’kidlaganidek, inson tana bilan jonning birligidan iborat. Shuning uchun 
ham, inson tanasini jondan va jonni esa tanadan ajratib bo‘lmaydi. Jon bamisoli bir quyoshga 
o‘xshaydi. Uning buguni ham, erta-indini ham mavjud emas, u abadiy. Jonning sirini, ya’ni jon 
quyoshining xususiyatlarini, u to‘g‘risidagi haqiqatni bilishni tanadan tashqaradan izlash lozim. 
Chunki u tanadan ajralgach, odam aql-idroki tasavvur qilolmaydigan manzilda yashaydi. Olamda 
unga o‘xshash hech narsa yo‘q. O‘sha nom oddiy narsa ruhdir. Inson ruhi bu tanadan (moddiy 

 FarDU. Ilmiy xabarlar – Scientific journal of the Fergana State University 
 
Volume 31 Issue 4, 2025-yil                   DOI: 10.56292/SJFSU/vol31_iss4/a33 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  FALSAFA 

 

 34 2025/№4 
 

olamdan), aslidan judo bo‘lgan qudratdir. Inchunun, jon yoki ruhning birining ikkinchisidan farq 
qilishini hamma ham ilg‘ab olavermaydi. Chunki inson tanasidagi jonni birdaniga ko‘rib 
bo‘lmaganidek, ruhni ham ko‘rish mumkin emas. Ruh nomoddiy narsa bo‘lib, hamisha yolg‘iz, tanho 
yashaydi. Uning makoni g‘ayb olamidir[1,89]. 

Fazl ibn Ahmad nafsning yaratilish masalasini quyidagicha falsafiy tahlil qiladi: 
. و يکی محدَث فيه و اين صيغت سوال بود  اکنون نفس حادث با شد و جسم او محدث فيه  باشد  و سبب فاعلش محدث باشد  و    

همجنانكه جسم او  کی  جهت سبب حدوث او است   در ين عالم  و ان جسم را  اصلی باشد  وان ارکان جهارانه است هم براين معيار اين 
].نفس را اصلی باشد حدوث اين نفس الا  از او صورت نبندد    ص69م. 1993-ه.ش 1371  2.] 

Mazmuni: Agar bir kishidan so‘rashsa: “Nega nafs jism bilan birga yaratilgan emas?” deb, bu 
savolda “hodis” so‘zi ikki narsani o‘z ichiga oladi: birinchisi hodis qiluvchi (muxdis), ikkinchisi esa 
hodis bo‘lgan narsa (muxdas). Endilikda nafs hodisdir va jism uning muxdasi (yaratilgani) 
hisoblanadi. Shuningdek, uning sababiy foili (yaratuvchisi) muxdis hisoblanadi. Jism ham uning 
sababi bo‘lgani sababli, u ham yangidan paydo bo‘lgan (hodis). Bu olamning jismi, ya’ni unga asos 
bo‘luvchi narsa bor, u esa to‘rt unsur (arkon-i chor) hisoblanadi. Shu to‘rt unsur nafs uchun ham 
asosdir. Bu nafsning hodis bo‘lishi o‘lim tufayli paydo bo‘lishga bog‘liqdir. 

ADABIYOTLAR TAXLILI VA METODOLOGIYA 
Forobiyning ta’kidlashicha, har bir kishining joni va aqli, ya’ni “individual aql” va “individual 

jon”ning paydo bo‘lishida “dunyoviy ruh”, “dunyoviy aql” hal qiluvchi rol o‘ynaydi. Forobiyning 
tushuntirishicha, “dunyoviy ruh”, “dunyoviy aql”, “individual jon”, “individual aql” paydo bo‘lishi va 
rivojlanishining sababchisidir. “Individual jon”, “individual aql” inson tanasining o‘lishi, yo‘q bo‘lishi 
bilan yo‘qolib ketmaydi, balki “dunyoviy ruh”, “dunyoviy aql”ga qo‘shiladi. Insoning joni va aqli 
abadiylikka ketadi, biroq hech qachon qaytib kelmaydi, qayta namoyon ham bo‘lmaydi. Ular tanani 
tark etgandan so‘ng yana bir butun bo‘lib birlashadi, har bir jon va har bir aql inson tanasida 
yashagan vaqtida orttirgan barcha ma’naviy narsalar to‘planib, hamisha barhayot “dunyoviy ruh”, 
“dunyoviy aql”ni tashkil etadi[3,13.]. 

Fazl ibn Ahmad ham nafsning yo‘qolib ketmasligi va  tanadan oldin paydo bo‘lib, u bilan 
aloqadorligini hamda jism to‘rt unsurdan iborat ekanligini alohida ta’kidlab o‘tadi. 

وجود او کی  فرع است  با عدم  ان اصل محال  با شد   هم براين قياس کى تقدير جسم  بی ارکان جهارند محال باشد  اما     تقدير
انجه  فاعل است اثر فعل او علت تاليف است  ميان  اين نفس و اين جسم  اين معنى در مبدأ فطرت اواست  اما حکم عقلی دليل می کند که   
].وجود جسم   از   جهت فطرت و تسويت می بايد كی متقدم باشد بر وجود نفس  به  قدمى  زمانی   به مقدار انكه  م.  1993-ه.ش 1371  

ص69 4.] 
Mazmuni:  mavjudlik yo‘qlikning bir shoxi hisoblanadi, ammo yo‘qlik uning asosidir, va u 

asosning mavjud bo‘lishi imkonsizdir. Shu bilan birga, tanani to‘rt unsursiz tasavvur qilish ham 
mumkin emas. Biroq, amal qiluvchi omil uning ta’siridan kelib chiqadi va bu ta’sir bu nafs va bu 
tanani birlashtiradi. Bu ma’no fitrat (ijodiy tabiat) asosida bo‘ladi. Lekin aqliy hukm shuni ko‘rsatadiki, 
tana mavjud bo‘lishi fitrat va tenglashtirish nuqtai nazaridan nafsning mavjud bo‘lishidan vaqt 
jihatidan avvalroq bo‘lishi kerak. Bu o‘sha vaqt miqdorida sodir bo‘ladi.  

O‘rta asr xristian faylasufi Origenning fikricha, inson degan tirik mavjudot jon, qalb va 
tanadan iborat. Inson joni o‘ziga bog‘liq emas, chunki u Xudo tomonidan in’om etiladi, hamisha 
yaxshilik va haqiqat tomon intiladi. Qalb kishining o‘z “Men”idir va insonda individuallik 
boshlanayotganligidan dalolat beradi. Qalb, yaxshilik va yomonlikni tanlab oladi. O‘z tabiatiga ko‘ra, 
u hamisha jon oldida, tana esa — qalb oldida qarzdordir[5,59].  

NATIJALAR 
Qur’oni karimda: “(Ey Muhammad), sizdan ruh, jon haqida so‘raydilar. Ayting: “Ruh yolg‘iz 

Parvardigorim biladigan ishlardandir”…”[6,323.]. Bunday ta’kid ruhning ma’nosiga doir bir sharh 
bo‘lib, u bu haqda sukut qilish, ya’ni so‘zlamaslikni bildirmaydi, balki bu Alloh, Payg‘ambar va 
mo‘minlar o‘rtasidagi bir sir bo‘lganligi sababli sukutga o‘hshab qolgan. 

Fazl ibn Ahmad jismning jonsiz mavjud bo‘lmasligini Allohning kalomi bilan isbotlashga 
harakat qiladi. 

شخص کی درنطفه   به  قوت موجود است از قوت به فعل ايد و اين كه قران بدان اشارت مى كند  "فاذا سويته  و نفخت فيه   يْأته
من روحی" يعنی تسويت جسم  از قوت به فعل امدن  او باشد  و تقدم زمانی در  حدوث  اين هر در لازم  ضروری است  و از قران   اين 
 [.7.323].ايت حجت عقلى را تقويت است زيرانی كه فا   در کلام عرب اقتضاء تعقيب کند

Mazmuni: Shaxsning holati nutfadagi kuchlarda mavjudligi haqida, u kuchdan faoliyatga 
o‘tishni anglatadi. Bu haqda Qur’oni Karim shunday ishora qiladi: "Qachon uni to‘liq shakllantirsam 
va unga (o‘z mulkimdagi) ruhimdan puflasam" (Sod: 72). Bu yerda jasadning kuchdan faoliyat 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 35 2025/№4 

holatiga o‘tishi nazarda tutiladi. Shuningdek, arab tilida har ikki jarayonning sodir bo‘lishida vaqt 
bo‘yicha oldin-keyinlikning zaruriy ekani ta’kidlanadi. 

Qur’onning mazkur oyati aqliy dalillarni quvvatlab turibdi, zero arab tilida "fa" harfi ketma-
ketlikni anglatadi. 

G‘azzoliy “Kimiyoi saodat” risolasida tana va ruh aloqadorligi masalasida alohida fasl 
ajratgan. “Bilgilkim, seni kim xalq qilibdir? Ikki nimarsadin biri zohir badandirki, ani tan atabdirlar, 
muni zohir ko‘z birla ko‘rgali bo‘lur. Yana biri ma’nii botindirki, ani nafs derlar, jon atarlar va dil ham 
derlar. Bu ma’nii botinni (yashirin ma’noni) botin (ichki) ko‘z birla tanigani bo‘lur. Zohir ko‘z birla 
ko‘rgali bo‘lmas. Va sening haqiqating — ushbu ma’nii botindir. Ammo dilning vujudi zohir bilan birla 
ermasdirkim, badan o‘luklarda ham bordir. Ammo (ularda) jon yo‘qdir. Bizlar dil deb haqiqati ruhni 
ayturmiz. Vaqtiki ruq bo‘lmasa tan murdordirki, aning qech e’tibori yo‘qdir. Agar kishi botin ko‘zini 
ochib, zoqir badanni va osmonu zaminni va qar nimarsaki, ani zoqir ko‘zi birla ko‘rsa bo‘ladir, 
qammasini faromush qilsa, o‘z vujudini nochor tanigay. Garchandki, zoqir badan osmonu zamin, 
o‘zga mavjudotlardin bexabardir, ammo o‘zligidin boxabar bo‘lg‘usidir[8,85]. 

. ا  دلالت بر زمان کند از اينجا  ظاهر شود که زمان اتصال نفس به  جسم متعقب باشد  بر زمان  حدوث  جسم  اما  حدوث  ذو ا  
   نفس در حال  اقتران  او باشد   بدين جسم  از واهب  صور بى  واسطه  زمان  اين در حال  مبدأ او باشد

Va agar zamonni dalil qilib oladigan bo‘lsak, shundan oydin bo‘ladiki, zamon nafsning jismga 
bog‘lanishi jismning hosil bo‘lishi zamonidan keyinroq bo‘ladi. Ammo nafsning hosil bo‘lishi uning 
ushbu jism bilan bog‘lanishi vaqtida Vohibus-suvar (suratlarni bahsh etuvchi) tomonidan, zamon 
vositasisiz sodir bo‘ladi. Bu paytda uning boshlanishi aniq bo‘ladi. 

MUXOKAMA 
Mutafakkir ta’limotida nafs bilan jismning ayrimligi ularning paydo bo‘lishi paytida aqliy qiyos 

bilan isbot qilinadi. Shunga ko‘ra, jism tarkibi tarqoq bo‘lganda, har birining o‘z manbaiga qaytishi va 
ayrilish vaqtida o‘z asliga qaytishi ma’lum bo‘ladi. Bu nafsning qayta o‘z manbaiga qaytishi uning 
mustaqil turishi, faoliyati va tafovutliligidan kelib chiqadi.  

Ruh fikrning, aqlning o‘zi emas, balki u murakkab jarayon markazidir. Ruh, avvalo, naf va jon 
bilan garmoniyada bo‘ladi. Agar garmoniya buzilsa yoki ruhning o‘zi ishlamay qolsa, odamda 
yomonliklar paydo bo‘ladi. Ular ochko‘zlik, tamagirlik, xushomadgo‘ylik, xasislik, manmanlik, 
sabrsizlik, xudbinlik, surbetlik paydo bo‘ldai. Odamdagi miya va qalb – ruhning ikki qanotidir. Miya 
nima qilish kerakligini, qalb sharoitga, vaqt va fazoga qarab qanday qilish kerakligini aniqlab beradi. 

Fazl ibn Ahmad inson tanasida ruhning qobiliyati to‘g‘risida quyidagi misolni keltiradi. 
شود    حارث می  واهب صور  از  کی   گفتم  است   ان عرض  مثال حدوث   را  همجون  مزين صورت  باصره  قوت  قبول  مثال 

بواسطه  جرمی شفاف و شرط محاذات جسم قابل مون  حدوث اين اعراض را از  واهب صور الواهب العقل الحمد والشكر كما هى اهله  
,9].ومستحقه والسلام   ص69م. 1993-ه.ش1371  ]. 

Mazmuni: Qabul qilish qobiliyati bilan bezatilgan shakl ham hodis bo‘lgan arozning misoli 
kabidir. Men aytdimki, shakllarning Holiqi (yaratuvchisi) orqali Hodis (foil yoki ta’sir etuvchi) 
shishasimon bir modda vositasida va jismning qobiliyatiga muvofiq ravishda amalga oshadi. Bu 
arozlarning hodisa bo‘lishi ham aynan Voxibus-suvar yani surat va aql    beruvchi  tamonidan paydo 
qilingandir.  Xamd va shukr faqat Unga loyiq va munosibdir.  

O.Fayzullayevning keltirilishicha, jonning ikki tomoni bor: past tomoni nafs, yuqori tomoni 
ruh[10,50]. Demak, jon moddiy va ma’naviy jihatlarining birligidan iboratdir. Oldin moddiy tomon 
ustunlik qiladi, so‘ngra ruhiy tomoni. Lekin ularning o‘rta umumiy holida kurash kerak. 

Tasavvufda tanani inkor etib, chilla, uzlatda o‘tirish, tarki dunyo qilishni tavsiya etgan 
ta’limotlar bor. Lekin tana va ruhga meyorda munosabatni talab etganlar ham bor. Shulardan tana 
va ruh masalasini meyorda turib hal qilgan ta’limot naqshbandiyadir. Chunki bu ta’limotdagi “Dast ba 
kor” (Qo‘l ishda) - talabi tananing zarurligini bildirsa, “Dil ba Yor” (Qalb Yorda) – Alloh bilan bo‘lish 
talabi ruhning muhimligini anglatadi. “Dast ba koru, dil ba Yor” tana va ruhni o‘zaro aloqadorlikda 
ekanligini, tana kamoloti uchun ruh va ruhning yuksalishi uchun tananing zarurligini ko‘rsatadi. 
Demakki, inson kamoloti uchun faqat tana, yoki faqat ruh emas, ikkoviga ham maxsus e’tibor 
qaratish zarur. 

Fazl ibn Ahmad tanani insoni kamolotga eltish yo‘lida vosita deb tushuntiradi. 
سوال اكر طبيعی برسد بر طريق الزام کی ترکب اين حيوانات خسيسه وجود و خلقت ايشان جون انواع  دود و ضفادع و غير آن   

کی درقعرابها كند وحفرها فاسده موجود مى شود سبب وعلت ان جه دانيم خدای را  او هم بافرشتکان مانندسرا بحلم واسطه کی ان را مى  
برمذ نيست  ازوى محال  فعل  ان   قادر عالم حکيم است   اكنون کى   اهل اسلاماهب  افريد کى حدای  عقيده   .[11, م.  1993-ه.ش1371  

ص70 ]. 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  FALSAFA 

 

 36 2025/№4 
 

Mazmuni: Agar shunday savol paydo bo‘lsaki, "Bu past darajali hayvonlarning, ya’ni qurt, 
qurbaqa va shunga o‘xshash turlarining mavjudligi va yaratilish sababi nima? Ular ayrim hollarda 
chuqur botqoqlarda va iflosliklar ichida paydo bo‘ladi. Bunga sabab nima?" Alloh taolo ularni 
farishtalarga o‘xshab, xikmat  vositasi bilan yaratgan, shunday ekan, bularning barchasi Qodir va 
Hakim zotni qudrati bilandir. Islom ahlining  e’tiqodi shunga  ko‘radir. 

Mutafakkir nafsi haqidagi ta’limotining diniy va dunyoviy ahamiyati shundaki, u nafsning 
kerakligi, zarurligi, oxirat va ikki dunyo saodatiga musharraf bo‘lish vositasi ekanligini ta’kidlaydi. 
Jism (inson tanasi nazarga olinmoqda) vositasida kishi har nimaki istasa shuni qilishi mumkin. Jism 
yordamida nimani eshitmoqchi bo‘lsa eshitadi, nimani ko‘rmoqchi bo‘lsa ko‘radi, qayerga bormoqchi 
bo‘lsa boradi. Har qanday fayz insonning shu nafsi bilan amalga oshirgan yaxshiligi tufaylidir. 

XULOSA 
Xalq qilingan maxluqotga nima rizq yetsa, shu sharif nafsi vositasida yetadi. Osmondan 

keladigan yomg‘ir va balolar ham yer yuzidan shu sharif nafs vositasida daf’ qilinadi. 
اب او  ان باشد که اين حيوانات طبيعت را کى ايشان می گويند نفی کنم ر و حلى وحكم و ذل او باطل  كردانم و جون حکم را  جو 

بسعت باطل شود اثبات صانع حى عالم در حکم کرده شود  و جواب  انست کی اكربی بخبرده ما اين طبيعت کی برعم تو فاعل ان حيوانات  
است جسم است ما عرض  اکركويند جسم است  انکار مشادن  وعيار کرده باشد زيراکی جسم مداخل جسمی ديگر نشود  جونانكى محال  
است وجود دو جسم در يک جيز ومکان هم جيزى محال است و وجود دو جسم در يک جيز و يک مکان  واکر کويند عرض است محل  
بعيد باشد کی عرض مدبر و مرکب حيوان باشد  جماهير عقلا از اهل حق متفق  کی عالم هرجه ما سوى الله است جرا اجسام واعراض  
,12].نيست ص70م.  1993-ه.ش1371  ]. 

Mazmuni: agar ular aytishsaki, bu tabiat – hayvonlarning foili (yaratuvchisi) hisoblanadi, u 
ham jismdir. Biz aytganmizki, agar u jism bo‘lsa, bu mumkin emas. Chunki jism boshqa jism bilan bir 
joyda mavjud bo‘la olmaydi. Chunki ikki jismning bir joyda va bir makonda mavjud bo‘lishi mumkin 
emas. Agar ular aytsalar, u arazdir (ya’ni xususiyat yoki sifat), bu ham xaqiqatdan uzoq bo‘ladi. 
Chunki arazni o‘zi  hayvonning tarkibiy qismi yoki boshqaruvchisi bo‘lolmaydi. 

Haq egalarining barchasi bu borada  bir fikrda: olam, ya’ni Allohdan boshqa barcha narsalar 
– faqat jismlar va arazlardir. 

Xulosa qilib aytganda, Fazl ibn Ahmad ta’limotida nafs javhar bo‘lib, u mavjudaotlarni idrok 
etishi, haqiqatni anglab keyin jismni tark etib, abadiy qolishi isbotlangan. Nafs ruhoniy bo‘lib,  
jismning paydo bo‘lishidan so‘ng vujudga kelib, uni ma’lum bir vaqt harakatlantirib, boshqarib keyin 
tark etadi.  

 
ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1.Мирзиёев Ш. Янги Ўзбекистон стратегияси. – Тошкент: Ўзбекистон, 2001.  
2 Мирзиёев Ш.М. Миллий тараққиёт йўлимизни қатъият билан давом эттириб, янги босқичга кўтарамиз.  –

Тошкент.: Ўзбекистон. 2017. 11 
3. Комилов Н. Тасаввуф. II китоб. Тавҳид асрори. – Тошкент.: Ўзбекистон – Ғафур Ғулом номидаги адабиёт 

ва санъат нашриёти, 1999.  
4. Холмўминов Ж. Тасаввуф онтологияси. – Тошкент: Yosh avlod matbaa. 
5 Йўлдошев С., Усмонов М., Каримов Р. Қадимги ва ўрта аср Ғарбий Европа фалсафаси.- Тошкент.: Шарқ. 

2003.  
6.Абдулҳаким Шаръий Жўзжоний. Тасаввуф ва инсон. - Тошкент.: Адолат. 2001.   
7. Абдулҳаким Шаръий Жўзжоний. Тасаввуф ва инсон. - Тошкент.: Адолат. 2001.  
8. Назаров Қ. Борлиқ фалсафаси.- Тошкент. 2007.  
9. Зойиров Э. Хожагий Аҳмад Косоний. Рисола - йэ вужудия. Қўлёзма. Муаллифнинг шахсий 

кутубхонасидан. 
10. Азизиддин Насафий. Комил инсон китоби. – Тошкент.: Ғофур Ғулом, 2021. – Б.48. 
11 Қуръони карим маъноларининг таржимаси. / Таржима ва изоҳлар муаллифи: Абдулазиз Мансур. – 

Тошкент: “Тошкент ислом университети”, 2001. – Б.457. 
12. Файзуллаев О.Нафс, жон ва руҳ. – Тошкент.:Академия, 2005. – Б.50. 
13. Болтабоев Ҳ. Ислом тасаввуфий манбалар. – Тошкент.: “O‘qituvchi”,   2005. – Б.85. 

  


