O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI
OLIY TA’LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI

FarDU.
ILMIY
XABARLAR-

1995-yildan nashr etiladi
Yilda 6 marta chigadi

HAYYHbIN
BECTHUK.
Pepl’yY

MN3paéTca ¢ 1995 ropa
Bbixogut 6 pas B rog




I MUNDARIJA

IQTISODIYOT

V.0.Gofurova
Environmental and socio-cultural impact of tourism ..., 6

M.A.Mamatov, Sh.M.Mallayeva G.R.Mannobova

Yangi O‘zbekistonda millatlararo totuvlik va diniy bag‘rikenglik siyosati amalda

(Farg‘ona viloyati MISOIITA) ........eeeiiieiiie e e e e eeeaeeas 10
A.A.Qambarov, M.A.Abdusalimova

Qo‘qon adabiy muhitini rivojlantirishda ayollarning ro‘li .................eeeeiieiiiiiiiiiiiiieeeeeeeene 14
A.A.Abduvaxidov

Ma’rifatparvarlik fenomenining asosiy g‘oyasi, vujudga kelishi va rivojlanishi ...............ccccc. 18
I.A.Asatulloyev

Erix Frommning ijtimoiy-ekzistensial konsepsiyasida “sog‘lom jamiyat’ni shakllantirish vazifalari

A2 TN 1 1T | oo ] =T o RPN 23
S.S.Sodiqov

Yangi O‘zbekistonni barpo etishda yoshlar faol ijtimoiy pozitsiyasining ahamiyati......................... 27
A.A.Abdusalomov

Jadidchilikda tarix va ta’lim masalalari..............ooooieii e 33
M.R.Axmadova

Ma’naviy targ‘ibot ishlarini yuksaltirishda ijtimoiy-madaniy texnologiyalarning o'mi ....................... 36
Sh.A.Dolimov

Yangi O‘zbekistonda maktab ta‘limidagi modernizatsiya jarayonlarining sinkretlashuv

xususiyatlari va uning ijtimoiy-falsafiy jinatlari..............c..oooo i 40
G.M.Ravshanova

Axborotlashgan jamiyat rivojining innovatsion-ma’rifiy @soslari...............cccoceiiiiiiiiiii e 43
D.S.Raxmatova

Xoja Orif Revgariy hayoti va Mma’naviy MErOSi ..........ccuuiiiuiiiiiieie et 48
N.T.Xolikov

Globallashuv sharoitida egoistik tafakkur shakllanishining falsafiy-konseptual tahlili ..................... 54

S.S.Mamatkadirov
Yoshlar mediamadaniyatini rivojlantirishda davlat axborot siyosatining ustuvor vazifalari

VA YO NAIISNIAIT ... s 58
Sh.E.Daniyarov

Jadidlar harakati va madaniy uyg‘onishning falsafiy asoslari...............cccccceeiiiiiiiicc 62
U.B.Maxtumova

Ommaviy madaniyat va yoshlar: madaniy gadriyatlarga tahdid yoki imkoniyat..............c............... 67
O‘.M.Xamroqulov

Yoshlar galbida vatanparvarlik tuyg‘ularini yuksaltirishda milliy gadriyatlarning o‘'rmi ..................... 70
Y.Y.Turobov

XVIII-XIX asr mutafakkirlari merosida axloq tamoyillari ..............cccooooieiiiiiii e, 75

Sh.M.Xaydarova
Yangi O‘zbekistonda axloqiy va diniy qadriyatlarni yakdil magsadga yo‘naltirishning

S (TeloTo] | [IRYZ= Vd] = 1 =1 o ST 82
D.M.Xusanov

Postmodern jamiyatda axloqgiy qadriyatlarning o'zgarishi dialektikasi..............ccccccccin. 86
F.M.Usarov

Axborotlashgan jamiyat sharoitida jamoat xavfsizligi konsepsiyasini amalga oshirishning

SEATEGIK @SOSIAIT ...ttt nn e e nnn e 90

M.M.Mamasaliyev
O‘zbekistonda o‘zgalarga togatsizlikni kuchayib borishiga sabab bo‘layotgan ijtimoiy
MUAMMOIAr taN1Ili.. ... et e e et e e e e e e e e e ara s 93

B 2025/Ne3 N |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR
FALSAFA

FarDU. limiy xabarlar — Scientific journal of the Fergana State University

Volume 31 Issue 3, 2025-yil DOI:10.56292/SJFSU/vol31 iss3/a70

UO*K: 1(091)+17+1(575)
XVIII-XIX ASR MUTAFAKKIRLARI MEROSIDA AXLOQ TAMOYILLARI
MORAL PRINCIPLES IN THE LEGACY OF 18TH-19TH CENTURY THINKERS
MPUHLMMbLI HPABCTBEHHOCTW B HACNEAWUMU MbICTIUTENEN XVIII-XIX BEKOB

Turobov Yorginjon Yoqub o‘g‘li
Renessans ta’lim universiteti ljtimoiy fanlar kafedrasi katta o‘qituvchi

Annotatsiya

Mazkur maqolada Sharq mutafakkirlarining ijtimoiy-siyosiy va axloqiy qarashlari tahlil etilgan. Xususan, IX-Xll va
XIV-XV asrlardagi Turkistonning ijtimoiy-siyosiy yuksalishi hamda XVIII-XIX asrlarda sodir bo‘lgan tanazzul omillari siyosat
falsafasi nuqtayi nazaridan o‘rganilgan. Maqolada Xoja Samandar Termiziy, So‘fi Olloyor, Mirzo Abdulqodir Bedil, Ahmad
Donish, Ogahiy, Furqat, Zavqiy kabi mutafakkirlarning merosi tahlil qilinib, ularning rahbarlik axloqi, adolat va jamiyat
barqarorligini  ta’minlovchi g‘oyalari zamonaviy masalalarni anglashda muhim manba ekanligi ta’kidlangan.
Mutafakkirlarning asarlarida adolat, axloq, ilm va tafakkur birligi, shuningdek, jamiyatda ijtimoiy uyg‘unlik va insoniy
yuksalish uchun muhim bo‘lgan qadriyatlarning ahamiyati ko'rsatib o'‘tilgan. Ushbu ilmiy tahlil qadimiy merosning
zamonaviy siyosiy-falsafiy tadqiqotlar uchun dolzarbligini yoritadi.

Abstract

This article analyzes the socio-political and ethical views of Eastern thinkers. In particular, it examines the socio-
political rise of Turkestan during the 9th—12th and 14th—15th centuries, as well as the factors contributing to its decline in
the 18th—19th centuries from the perspective of political philosophy. The intellectual legacy of prominent scholars such as
Khoja Samandar Termizi, Sufi Allayar, Mirzo Abdulgadir Bedil, Ahmad Donish, Ogahiy, Furqat, and Zavqiy is explored,
emphasizing their views on leadership ethics, justice, and the stability of society as valuable sources for understanding
contemporary issues. The study highlights the significance of justice, morality, the unity of knowledge and thought, as well
as the role of essential values in ensuring social harmony and human progress. This scholarly analysis underscores the
relevance of this historical legacy for modern political and philosophical research.

AHHOMauus

B OdaHHOU cmambe aHanu3upyromcsi COouuanbHO-MoAUMUYecKUe U 3amu4yeckue 832M1510bl  80CMOYHbIX
Mbicnumened. B yacmHocmu, uccrnedyemcsi coyuarnbHo-rnonumudeckull noobém TypkecmaHa e IX=XIl u XIV-XV eekax, a
makxe ¢hakmopbl ynadka, npousowedwezo 8 XVII-XIX eekax, ¢ moyYku 3peHus hunocoguu MOAUMUKU.
Paccmampusaemcsa uHmennekmyanbHoe Hacrnedue makux Mbiciumenel, kak Xodxa CamaHdap Tepmesu, Cycpu
Onnotiop, Mup3o A60ynkadbip bedunb, Axmad [oHuw, Oezaxuli, ®ypkam, 3aekuli, nod4épkugaemcs 3Ha4yumMocmb UX
udel o nudepckol amuke, cripasednueocmu u cmabunbHocmu obuwjecmea Kak 8axxHO20 UCMOYHUKa Ors rnoHUMaHusi
cospemeHHbIx npobnem. B mpydax amux mbicriumerneli ocoboe eHUMaHuUe yderneHo 8ornpocam cripagednugocmu, Moparnu,
eduHcmea 3HaHul U MbIWIIEHUS, a makxe 3Hayumocmu yeHHocmel, Heobxodumbix Ons coyuarnbHOU 2apMOHUU U
yeslogeyeckoeo npoepecca. [aHHoe Hay4Hoe uccrie0ogaHue packpbigaem akmyanbHOCmb OpeeHe2o Hacnedusi ons
COBPEeMEHHbIX MOMUMUKO-ghUNIocoghcKux uccredosaHudl.

Kalit so‘zlar: axloq, siyosat, hukumat, din, adolat, fuqaroparvarlik, odillik.

Key words: ethics, politics, government, religion, justice, civic-mindedness, fairness.

Knroyeeble cnoea: Mopanb, nonumuka, enacmbe, pesnuaus, crpasednueocms, 2paxd0aHCmMeeHHOCb,
4eCmHoCMb.

KIRISH

Xalgimizning ijtimoiy-siyosiy va huquqiy qarashlari tarixiga doir ma’lumotlar, dalillar hamda
tahlillar Sharq, xususan, Turkiston IX-XIl, XIV-XV asrlarda kuchli ijtimoiy-siyosiy yuksalishni
boshidan kechirganligini ko‘rsatadi. Biroq, shu qadar yuksak sivilizatsiyani boshdan kechirgan
mintagamiz va millatimiz XVIII-XIX asrlar mobaynida tanazzulga yuz tutgani va Rossiya imperiyasi
mustamlakasiga aylangani ijtimoiy fanlar, jumladan, siyosat falsafasi nuqtayi nazaridan o‘rganilishi
zarur bo‘lgan masalalardandir.

XVIII-XIX asrlar mobaynida Turkiston mintagasida bir-biriga zid omillar, jarayonlar o‘rtasidagi
nomutanosiblikning keskinlashganini hamda kuchayganligini kuzatish mumkin. Ularni tizimni
tuzuvchi va buzuvchi jarayonlar deb nomlash mumkin. Jumladan, Amir Temur va temuriylar
hukmronligidan so‘ng tinchlik, bargarorlik, fugaroviy hamijihatlikka intilish, jamiyatni boshgarishda

§ 205853 75|



FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

taraqgiyotni ta’minlovchi qadriyatlar, davlatchilik tajribasi, Vatan shon-shuhrati uchun qayg‘ura olish
kabi tizimni bargarorlashtiruvchi jarayonlar birin-ketin barbod bo‘lgan. Sekin-asta ular o‘rnini vayron
giluvchi quyidagi omillar egalladi:

1) mahalliy xalq o‘rtasidagi parokandalik;

2) gabilachilik va urug‘chilik kayfiyatining kuchayishi bois yagona xalgning bir-biriga
yovlashishi;

3) birodarkushlik mojarolari (o‘zbek xonliklari, golaversa, markaz hamda bekliklar o‘rtasida
ro'y bergan qonli to‘gnashuvlar);

4) siyosiy, hududiy-madaniy yaxlitlikni saglab qolishga qodir kuchlarning mamlakatdan chiqib
ketishga majbur bo‘lgani (Bobur va uning maslakdoshlari, Abdumalik To‘ra va boshqalarning
gismati) va hokazolar.[1]

Yuqorida gayd etilgan omillar Turkiston mintaqasining XVIII-XIX asrlardagi tanazzulini
chuqurroq anglash imkonini beradi. Ushbu davrda mintagada ijtimoiy-siyosiy tizimni
barqgarorlashtiruvchi asosiy tamoyillar izdan chiqib, mahalliy hokimiyatlar o‘rtasida nizolar va
parokandalikning kuchayishi siyosiy zaiflikni yanada oshirdi. O‘zaro adovat va ichki bo'linishlar
mintaqaning siyosiy va madaniy rivojlanish imkoniyatlarini cheklab, uni tashqgi kuchlarning bosqiniga
nisbatan himoyasiz qoldirdi.

TADQIQOTNING USULLARI

Mamlakatimiz tarixidagi so‘nggi 400-yil mobaynida yo‘qotilgan ko‘pgina qadriyatlarimiz
ogibatlari xalgimiz mentalitetida jiddiy asoratlar qoldirdi. So‘z va ish birligi buzildi. Milliy birlikka, milliy
vijdon va vataniy axloqgga da’'vat etish borasida jiddiy amaliy harakatlar izchil olib borilmaganligi,
fagat etnik, sulolaviy va hududiy birlashish bilan qanoat gilish, Vatan va millat manfaatlarini tor
shaxsiy manfaatlarga almashtirib yuborish kabi noxush jarayonlar kuchaydi.[2] Hokimiyatga kelgan
yangi, ammo taraqqiyot uchun yaroqsiz kuchlar — xonlar sulolalari xalq ehtiyojlari, fugarolarning
hayotiy manfaatlarini his etish va ifodalashga zaiflik gilganlar. Mahalliychilik va mintagaviy mojarolar
girdobiga tushib golgan mamlakat Buxoro amirligi, Xiva va Qo‘qon xonliklariga bo'linib ketgan.
Shaxsiy va urug‘chilik manfaatlarining ustuvor ahamiyat kasb etishi mamlakatda boshboshdoqlikni
keltirib chigardi. Siyosat falsafasi ilmi nuqtayi nazaridan baholaganda, mamlakatda tizim buzuvchi
jarayonlar batamom ustun bo‘lib golgan. Bu davrda Turkiston xalqlari siyosiy tafakkuri, igtisodiy-
ijtimoiy va madaniy hayoti ganday jarayonlar ta’'sirida kechganini o‘rganishda o‘sha zamonlarning
bevosita shohidi bo‘lgan olim-u fuzalolar merosini o‘rganish katta ahamiyat kasb etadi. XVIII-XIX asr
Turkiston mutafakkirlari merosida axloq tamoyillari keng o‘rganilgan va taraqqgiyot uchun muhim
ahamiyatga ega bo‘lgan tushunchalar sifatida garalgan. Ushbu davrda yashagan Turkiston
mutafakkirlari axlogiy gadriyatlarni jamiyatdagi barqarorlik va insoniy yuksalishning asosi deb
bilishgan. Ularning fikrlarini o‘rganish, nafaqgat tarixiy, balki zamonaviy axlogiy masalalarni ham
anglashga yordam beradi.

Xoja Samandar Termiziy XVIII-XIX asr Turkiston mutafakkirlari orasida alohida ofrinni
egallagan. Uning axloqiy tamoyillarga oid garashlari jamiyat barqgarorligi va insoniy yuksalish uchun
muhim bo‘lgan gadriyatlarni targ‘ib gilgan. Xoja Samandar Termiziy axloqgiy fazilatlarni fagat shaxsiy
hayot doirasida emas, balki jamiyatdagi ijtimoiy munosabatlarni tartibga soluvchi mezon sifatida
ko‘rgan. Uning hayoti va asarlari bugungi zamonaviy axlogiy muammolarni anglash va ularga
yechim topishda ham muhim nazariy asos bo‘lib xizmat qgiladi. Bu esa mutafakkirning merosi
zamonlar osha o'z dolzarbligini yo‘gotmaganini tasdiglaydi.

Alloma “Dastur al-muluk” asarida rahbar uchun shart bo‘lgan bir qator xususiyatlar hagida fikr
yuritadi. Har bir xususiyatni alohida fasl-bobda bayon qilib, shu fasldagi “hikmat’larda o'‘sha
xususiyatning mohiyatini ochib berishga harakat qiladi. Termiziy adolatni har ganday rahbarlikning
birinchi sharti deb biladi va uni shunday sharhlaydi. Agar amaldor (jumladan, hukmdor) shaxs:

- fugaroni azob-uqubatlardan asrab, tinchligi va osoyishtaligini ta’minlasa;

- kimdandir nohaq zulm ko‘rib, adolat istab amaldor oldiga kelib, undan ham ozor ko‘rgan
odamlardan iborat dushmanlari bo‘lmasa;

- mansabini suiiste’'mol qilgan, mamlakat va xalqg mulki hisobiga boyishga intilayotgan
manfaatparastlardan bo‘lmasa va o‘shandaylarga barham bersa;

- beshafqgat va zulmkor kishilarni jilovlay olsa, o‘rta va quyi tabaqa vakillarida ham o‘ziga
ishonch-umid tug‘dira olsa;

- rahbarlik siyosati nizomiga ega bo‘lsa;

- mamlakat va xalq uchun zarur narsalarni yaratish va tashkil etish yo‘lidan borsa;

I@ 2025/No3 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

- fugaroga va mamlakat obodligiga g‘amxo‘rlik ko‘rsatsa, yaxshi odamlar uni do‘st deb bilsa
va shu do'stlik uning tirikchiligiga aylansa;

- xalgni mehnat (urushlar, ko‘chib yurishlar, bosqinchi to‘dalar xuruji kabilar) dan xalos etib
tinchlik ustuvor bo‘lgan mumtoz zamon yarata olsa;

- mamlakat farovoniligi uchun o'z rohatidan voz kecha olsa;

- arz-dodlarni batafsil eshitib, adolatli chora ko‘ra oladigan mulozimlar (rahbariyat)ga ega
bo'lsa;

- fugaroparvarlik qoidalariga mukammal amal qilsa va shu tufayli hech kimning eshigi zulm-
adovat bilan ochilmasa;

- mamlakat hayotida yuz berayotgan ishlardan hamisha xabardor bo‘lsa, hokimlar, mansab-
amaldorlar tomonidan yo‘l qo‘yiladigan nobop, ko‘ngilsiz voqealardan o'zi tez-tez qabul qilib
turadigan oddiy odamlar orqali xabar olib tursa bunday rahbarni adolatli rahbar deyish mumkin.[3]

Termiziyning fikricha, siyosat bu nozik ish bo'lib, rahbarni doimo jadal hamda g‘ayrat-shijoat
va jasorat bilan harakat gilishga undaydi. Adolat rahbarda kuchli bo‘lishi mumkin. Ammo odillik
gat’iylik bilan qaror topadi. Adolatli bo‘la turib, gat’iy bo‘lmagan rahbar adolatni keng miqyosda joriy
eta olmaydi. Qat’iyatsiz amaldor ichki ziddiyatlarni bartaraf qila olmaganidek, tashqgi garshiliklarga
ham dosh bera olmaydi. Fugarolarning tinchligi, iqtisodiy-ijtimoiy farovonligi qat’iyatsizlik tufayli ham
ko'p buziladi. Qat'iyatli rahbar adolatli rahbardan ham ko‘ra ko‘proq rahbarlik gila olishi mumkin.
Shuningdek, rahbar qay vaqtda qat’iyat ko‘rsatish kerakligini ham bilish lozim. Masalan, jang paytida
sulh tuzishga harakat qilgan, sulh tuzish zarur bo‘lganda jang qilishni afzal ko‘rgan rahbarni qat’iyatli
ham, aqlli ham deb bo‘lmaydi. Chunki, har ikki holatda ham u o'ziga nisbatan garshiliklarni
kuchaytirib yuborib, zarar keltiradi.[4] Alloma “Dastur ul-muluk’da barcha davlat xizmatchilari
vazifalarining axloqiy tasniflari shakllantiriigan. Eng muhimi bu boradagi ilmiy vorisiylik an’ana
sifatida rivojlantirib kelingan. Xulosa qilish mumkinki, Sharg mutafakkirlari tomonidan yaratilgan ilmiy
meros davlatchilik madaniyatimizning ulkan zaxiraga ega ekanligidan dalolat beradi. Ammo, bugungi
kunda ushbu merosni siyosiy falsafa fani nugtayi nazaridan o‘rganish, ilmiy amaliyotga olib chiqish
biroz orqada qolmoqda.

NATIJALAR

So'fi Olloyor Turkiston mutafakkirlaridan biri bo‘lib, uning asarlarida axloqgiy garashlar chuqur
tahlil etilgan va o‘ziga xos ma’naviy-ma’rifiy ahamiyat kasb etadi. U o‘zining “Maslak ul-
muttaqgiyyn”[5] asarida insonning axlogiy kamolotini Allohga yaginlashishning asosiy yo'li sifatida
talgin giladi. So‘fi Olloyor axlogni nafagat shaxsiy yuksalish mezoni, balki jamiyatni tartibga soluvchi
muhim omil sifatida qaragan. Uning asarlarida sabr, halollik, adolat, ganoat va kamtarlik kabi axlogiy
gadriyatlar alohida o‘rin egallaydi. So‘fi Olloyor aynigsa, inson qalbini poklash va nafsni tarbiyalashni
axloqgiy kamolotning markaziy jihati sifatida ko‘rsatadi. Mutafakkirning fikricha, odamlar o'z hayotida
axlogiy tamoyillarga rioya qilsa, jamiyatda bargarorlik va tinchlik qaror topadi. Bugungi kun nugtayi
nazaridan So‘fi Olloyor asarlarini o‘rganish, zamonaviy axlogiy muammolarning yechimini izlashda
dolzarb ahamiyatga ega. Chunki uning asarlaridagi axlogiy garashlar nafagat tarixiy meros sifatida,
balki insoniy munosabatlarning asosiy qoidalarini tushunishda ham muhim manba hisoblanadi.

Mirzo Abdulqodir Bedilning falsafiy asarlari O‘rta Osiyo va Hindistonning bir gator xalglarining
ijtimoiy-falsafiy tafakkuri tarixida alohida o‘rin tutadi. Bedil falsafadagi yangi yo‘nalishning asoschisi
hisoblanadi. Bu falsafa Hind va yunon falsafasining eng yuqori sintezi, o'z davrining gadimiy va
zamonaviy falsafasining sintezidir. Bedil falsafasi universaldir, chunki unda u subyektiv va obyektiv
hagiqatni teng ko'‘rib chigishga harakat qildi. Uning falsafasi diniy fanatizmga qarshi kurashish
nuqtayi nazaridan mustaqildir. Turli irg va e’tiqgodga mansub odamlar o‘rtasida bag‘rikenglik, o‘zaro
hurmat va do'stlik munosabatlarini o‘rnatishga intilib, Bedil juda og‘ir harbiy, siyosiy, madaniy va
diniy sharoitlarda insoniyatning o‘ziga xosligi muammosini ko‘taradi.

Bedil, xuddi Forobiy singari, aql, axloq, bilim birligiga alohida ahamiyat beradi. Chunki inson
agl bilan bilimga ega bo‘lmasa, tafakkur ong-shuurini rivojlantirmasa, u yaxshilikning qadriga
yetmaydi. Zero, jamiyat ilm va tafakkur bilan qudratlidir. Mirzo Bedil yaxshilik, axlogiy poklik hagida
fikr bildirganida, bu tushunchalarning aql-idrok, ilm-ma’rifat bilan bir butun holda olib garashga
harakat qiladi:

Kishi tabiatini fosh etsa idrok,

Faqat yaxshilikka etar ishtirok.

lImdan bebahra qoladi ta’bi,

B 205803 77 |}




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

Badfe’lidan kechib bo‘loimasa pok. [6]

Bedilning jamiyat haqidagi ta’limoti adolatli suveren g‘oyasiga asoslanadi va bu jamiyatni
tashkil etish yo'llari fan va bilimning ma’nosini to‘g‘ri tushunish bilan bog‘liq. Davlat donishmandiari,
faylasuflar, savdo hunarmandchiligi vakillari, dehgonlar va hunarmandlardan iborat bo'lishi lozim.
Davlatning asosi adolatli suverenning markazlashgan boshgaruvi va dini, millati va ijtimoiy
mavqgeidan gat'iy nazar, barcha odamlarning teng maqomlidir,[7] deydi. Bedil adolatni nafagat
siyosiy-huquqiy jihatdan, balki uning ijtimoiy-axlogiy jihatdan ham o‘ziga xosligini ko‘rsatib berishga
harakat giladi. Mirzo Bedil adolatni ijtimoiy-axloqiy kategoriya sifatida tahlil etganda, bu tushunchaga
boshqacha yondashadi. Sharq mutafakkiri Mirzo Bedil adolatni asoslashda ko‘proq lirik-ruhiy,
ma’naviy-axloqiy jihatdan yondashgan. Zero, sharqona jamiyatlarda azaldan adolat tushunchasiga
hamohang tarzda “haqg’, “me’yor’, “haqigat®’, “burch” tushunchalari ham qadrlanib kelingan.
Shuningdek, jamoa manfaati, oiladagi tartib — intizom, e’tiqod va ma’naviylik yugori baholangan.

MUHOKAMA

Komil insonda eng avvalo, yuksak axloq bo‘lishi kerakligini, uning bu hayotdagi vazifasi
halollik va rostgo‘ylikni qaror toptirish, yomon rasm-u rusumlarni yo‘qotib, yaxshi, ezgulikka
boshlaydigan qonun-qoidalarni joriy etishdan iboratligini oz g‘azallarida yorgin ifoda etgan
mutafakkirlardan yana biri Muhammadrizo Erniyozbek o‘g‘li Ogahiydir. Inson komil inson darajasiga
yetishi uchun ham o‘zini anglab yetishi kerak. Zero o‘zini anglamagan inson bu dunyodagi hech bir
vogelikni anglamaydi. Muhammad Rizo Ogahiy insoniyat, undagi go‘zal va oliyjanob axlogiy
fazilatlarni ulug‘lagan, ularning aksi bo‘lgan g‘ayriinsoniy illatlarni qoralagan. Keskin tanqidga,
jamiyatda ildiz otgan nohaglik, yulg‘ichlik, mansabparastlik, g‘irromlik va nodonlikni fosh etishga
bag‘ishlangan asarlarida hagiqiy gumanist sifatida namoyon bo‘ladi, chunki ular nazarida insonga
xizmat gilmagan tuzum, davlat, boylik muvaqgat, o‘tkinchidir. O‘tkinchi narsalarga mehr qo‘yish,
sig‘inish jamiyatni ma’naviy-axloqiy tanazzulga yetaklaydi.

Muhammad Rizo Ogahiy xalgparvar mutafakkir sifatida o'z asarlarida hukmdorlarning
adolatli, xalg g‘amxo‘ri va odil bo'lishini targib gilgan. Uning “Qasidai nasihat” asari hukmdor
Feruzga bag‘ishlangan bo‘lib, unda Ogahiy davlat boshqgaruvining asosiy tamoyillarini adolat,
ma’rifat va xalgparvarlik nugtayi nazaridan talqin giladi. Asarda u saltanatni rivojlantirish va jamiyatni
yuksaltirish uchun zarur bo‘lgan ijobiy fazilatlarni sanab o‘tadi: himmat, shijoat, adolat, siyosat,
jalodat (jasorat), g‘ayrat, saxovat, iffat, halm, hayo, va’daga vafo, muruvvat va boshga axloqiy
gadriyatlar. Shu bilan birga, davlatning tanazzuliga olib keluvchi illatlar — g‘aflat, sharkat, jahl,
shahvatga mukkasidan ketish, zulm, bid’at, mulk boshgaruvidan bexabar bo‘lish kabi yomon
odatlarni keskin tanqid qiladi.[8] Ogahiy ijtimoiy tuzumning kamchiliklarini tangidiy yondashuvda
tasvirlagan bo‘lsa-da, tub o‘zgarishlarni emas, balki jamiyat a’zolarining, xususan, shoh va
amaldorlarning ma’naviy-axloqiy yuksalishini targ‘ib gilgan. U adolatli, halol va ma’rifatli boshqaruvni
insoniyatning tarixiy orzusi sifatida tasvirlab, bu orgali odilshoh obrazini shakllantirishga harakat
gilgan. Bu tamoyillar uning quyidagi satrlarida yaqqol namoyon bo‘ladi:

“G‘am ko‘hna shomi, Ogahiy, tong yo‘q jahondin borsakim,

Sulton odil asrining har bir kuni Navro‘z erur.” [9]

Ogahiy hukmdorning adolatli bo'lishini xalgning tinchligi va farovonligi uchun zarur shart
sifatida ko‘rsatadi. Adolatli hukmdorning har bir kuni xalq uchun yangilanish va farovonlik bayramiga
aylanadi. Bu orgali Ogahiy Navoiy an’analarini davom ettirib, adolatli jamiyat haqidagi falsafiy
qarashlarini rivojlantiradi. U davlatni boshqarishdagi kamchiliklarni bartaraf etishning eng muhim
omili sifatida ma’rifat va axlogni ko‘rsatib, ma’naviy kamolotga chagiradi.

Berdaqgning fikricha, inson uchun eng oliy baxt-bu o'z Vataniga, xalgiga halol va beg‘araz
xizmat qilishdir. Berdaq xalqga xizmat qilishga chagirar ekan, u dastavval to‘g'rilik, hagigatgo‘ylik,
adolat, inson gadr-gimmatiga hurmat bilan garash, ezilgan va huqugsizlarni himoya qilishni ko‘zda
tutadi. Bunday xislatlarga ega bo‘Imagan kishini inson deb bo‘imaydi. Berdag o'z asarlarida xalq
ommasini og'ir ahvolini yoritish bilan cheklanib qolmay, balki tevarak-atrofidagi ijtimoiy adolatsizliklar
hagida umumlashtiruvchi sotsial xulosalar chigarish darajasiga ko‘tarila oldi. Berdagning aytishicha
xalg ommasining fojiali ahvolda golganining sababi xon va uning amaldorlarining berahmligi, xalq
taqdiriga befarq, beparvo garashligidadir. Berdaq jabr-zulmga asoslangan ijtimoiy tuzum yo‘q
bo'lishiga, ozodlik va adolat o‘rnatilishiga ishonch bildiradi. Lekin u adolat o‘z-o‘zidan kelmasligini,
buning uchun harakat zarurligini anglatgandi. Berdaq o'z ijodi bilan xalg ommasini adolat uchun
kurashga ilhomlantirdi.

IL 2025/No3 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR
FALSAFA

Ahmad Donish esa 0z asarlarida Buxoro amirligi davlat tuzumini Rossiya davlat tuzumi bilan
solishtirib, uni isloh gilish lozimligini ta’kidlaydi. Ayni paytda, an’anaviy axlogiy tushunchalar bilan fikr
yuritar ekan, u adolatni ham podsho-hukmdor shaxsiga, ham davlat tizimiga xos fazilat sifatida olib
garaydi. Agar hukmdor adolatli siyosat yurgizsa, mamlakat hayotining hamma sohasi uchun adolatni
mezon qilib olsa, san’atning gullab-yashnashiga yo‘l ochib bersa - xalq hayoti farovon bo‘ladi,
fazilatlar kuchayib, illatlar zaiflashadi. U, hukmdor donishmandlik fazilatiga albatta ega bo‘lishi lozim,
davlatning mohiyatini aqgl belgilaydi, degan xulosaga keladi: oqgilona boshqarilgan mamlakat
aholisigina ma’rifatli va yuksak axloq egalari bo‘la oladi.[10]

Ma’rifatparvarning qarashlariga ko‘ra, jamiyat taraqqiyoti, xalq farovonligi, mamlakat
farovonligi birinchi navbatda podshohning shaxsiy fazilatlari va siyosatiga bog‘liq. Shunga asoslanib,
u o'z g‘oyalari rivojlanishining birinchi bosgichida Amir va amirlikni rad etmaydi, balki taklif gilgan
islohotlari yordamida Amir va wuning amaldorlari tomonidan mamlakatni boshqarishni
takomillashtirish va yuqori darajaga ko‘tarishga - xalq bo'lish va mamlakatni obodonlashtirishga
harakat giladi. Shuning uchun Ahmad Donish “Amir ganday bo'lishi kerak?”, degan savolga quyidagi
javobni beradi: “Amir adolatli, halol, ma’rifatli, aqlli bo‘lishi kerak, u shariat gonunlarini buzmasligi va
amirlik saroyiga ba’zi ehtiyojlar va shikoyatlar uchun kelgan fugarolarini zudlik bilan gabul qilishi,
hukmdor hagidagi fikrini chuqurlashtirishi va rivojlantirishi kerak. Eng qiyin vaziyatlarda “Shoh
adolatli va kuchli bo‘lishi kerak”[11] deb ta’kidlaydi. Agar podshoh zolim va zaif bo‘lsa, qo‘shnilar
uning mamlakatini egallab olishni va uning mol-mulkini oyoq osti qilishni xohlashadi.

Ahmad Donishning siyosiy qarashlari Turkiston va Buxoro amirligining keyingi
mutafakkirlarining ijtimoiy-siyosiy qarashlari rivojiga ijobiy ta’sir ko‘rsatdi, aynigsa, uning xalq
azoblariga xayrixohlik bildirish, dunyoviy bilimlarni targ‘ib qilish, reaksion musulmon ruhoniylari
faoliyatini keskin tangid qilish illatlarini fosh qilish, amirlikni isloh qilish istagi, maslahat organini
(majlisni) yaratish, pensiya jamg‘armasini yaratish, vazirliklarni, shu jumladan umumiy ishlar vazirligi,
harbiy ishlar vazirligi, ta’lim vazirligi va boshgalarni yaratish, konstitutsiyaviy tamoyilga rioya qilish,
ijtimoiy adolatga rioya qilish, mamlakat farovonligi va uni takomillashtirish yo'llari va usullari ijtimoiy-
siyosiy g‘oyalarni shakllantirishga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi.

llg‘or ma’rifatparvarlik g‘oyalari Sattorxon va Furqat asarlarida ham ifodalangan. Ular
mamlakat qologligining asosiy sababi feodal-xonlik ijtimoiy tartiblarida deb bilib, uni tangid ostiga
oldilar. Sattorxon xonlik tuzumini o‘zboshimchalikda, qonunsizlik va poraxo‘rlikda, mamlakat
farovonligi, ilm-fan rivoji hagida hech ganday g‘amxo‘rlik yo‘qligida aybladi. Uning ko‘rsatishicha,
mamlakat hamma jihatdan kulgili darajada qoloq bo‘lsa-da, xon, bek va hokimlar o'z maishatini
ko‘zlagan. Xonning bek va hokimlarga munosabati, ularning ishiga emas, olib keladigan sovg‘asiga
garab belgilanardi, maktab, iim-fan, o‘gish-o‘qitish ustidan deyarli nazorat yo‘q edi. Shu sababdan,
deb yozadi Sattorxon, mamlakat gologlikda qoldi.[12]

Zokirjon Xolmuhammad o‘gfli Furqgat ilm-fan jamiyat taraqgiyotining asosiy kuchi deb
tushunadi. Xonlar, deydi u, ilm-fan, xalq farovonligi, mamlakat rivoji hagida g‘amxo'rlik qgilish o‘rniga
o‘zlarining rohati va maishatlari bilan band bo‘ldilar. Furgat xon va beklarning o‘zaro urush va
nizolarini qattiq qoralaydi, bu urushlar xalgga og‘ir kulfat ekanini, mamlakatni vayronlikka olib
kelganligini ta’kidlaydi. Furgat feodal xonlik tartiblarini fosh qilib, oz vatandoshlariga ilm va
ma’rifatning, umuminsoniy madaniyat yutuglariga yondashish zarurligini tushuntirishga harakat qildi.

Ma’rifatli kishilar idora qilganlarida edi, ahvol bu darajada mushkul bo‘lmasdi deb fikr
bildirgan Ubaydullo Solih o‘g‘li Zavgiy uchun xonlik hokimiyatini tugatilishi mamlakatni taraqqiyot
yo'liga kirishni muhim omillaridan biri bo'lib ko‘ringandi. Bu masalada u oz do'stlari Furqat va
Mugimiy fikrlariga go‘shilishardi. Biroq bu Zavqiyga, Mugimiy kabi chor mustamlakachilik tuzumini
tanqgid qilishga xalagit bermas edi. U hayotiy tajribasida rus podshosi va uning chinovniklari feodal
zolimlaridan farq gilmasligiga igror bo‘lardi.

O‘rganilayotgan davrda (XVIII-XIX asrlar) ijtimoiy hayotidagi mafkuraviy kurash badiiy
adabiyotda ham o'z aksini topdi. Bu davrda yashagan adabiyot ahillari o'z dunyoqarashi, estetik
uslublari hayot vogealariga munosabati ijodiy uslublariga ko‘ra ikki adabiy ogimni tashkil etar edilar.
Bu davrlar ilg‘or adabiy ogimning ijobiy tamoyillari Turdi Farog‘iy va Mashrab, Nishotiy, Mujrum,
Gulxaniy va Maxmur, Munis va Ogahiy va shu kabi boshga galam ahillarining ijodiyotida o‘zining
yorgin ifodasini topdi. Feodal istibdodga qarshi xalq noroziligining o'sib borishi, mehtatkash
ommaning osoyishta va baxtli farovon hayot hagidagi orzu-intilishlari, feodal, tarqoqgligiga va diniy-
xurofot ixtiloflariga qaramay, turli xalglar o'rtasidagi do'stlik, totuvlik munosabatlarining o'sib

§ 20553 79 |




FarDU. ILMIY XABARLAR @ https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571

FALSAFA

mustahkamlaninshi obodonchilik ilm-ma’rifat ravnaqi uchun kurash tamoyili, xullas, ijtimoiy madaniy
hayotdagi barcha ijobiy yo‘nalishlar bu shoir va yozuvchilar ijodining taraqgiyoti uchun g‘oyaviy asos
bo‘ldi. Bu davr adabiy hayotining muhim jihatlaridan biri ayollar ichidan Nodira, Uvaysiy kabi istedodli
shoiralarning etishuvidir. [13]

XULOSA

Yuqorida bayon qilingan tahlillar va tamoyillar Turkiston mutafakkirlarining XVIII-XIX
asrlardagi ijtimoiy-siyosiy hayotga bo‘lgan yondashuvlarini chuqurroq anglash va ular o'z davri
uchun qanchalik dolzarb boflganini ko‘rsatadi. Mazkur davrda mutafakkirlarning asosiy e’tibori
nafagat davlat va jamiyat boshqaruviga oid masalalarga, balki insonning ma’naviy va axloqiy
taraqqiyotiga ham garatilgan. Ushbu qgadriyatlar hozirgi davr uchun ham o‘zining muhimligini saglab
golgan bo'lib, ular quyidagi asosiy yo‘nalishlarda zamonaviy falsafiy va siyosiy qarashlar bilan
uyg‘unlashishi lozim:

e Adolat prinsipining barqarorligi: Turkiston mutafakkirlari adolatni jamiyatning eng
asosiy tamoyillaridan biri deb bilgan va uni boshqaruv tizimida ham, insonlar of‘rtasidagi
munosabatlarda ham ustuvor gadriyat sifatida targ‘ib gilgan. Adolat tamoyili bugungi kun siyosatida
inson huquglari va gonun ustuvorligi bilan uyg‘unlashib, davlat boshgaruvi va jamoatchilik hayotining
barcha sohalarida samarali go‘llanilishi kerak.

o Halollik va rostgo‘ylikning ijtimoiy ishonchni mustahkamlashdagi roli: Ushbu tamoyil
nafaqat shaxsiy fazilat sifatida, balki ijtimoiy va siyosiy bargarorlikning asosi sifatida ham ko'rilishi
lozim. Bugungi kunda davlat xizmatchilari, rahbarlar va jamoatchilik vakillari uchun halollik va
rostgo‘ylik me’yorlarini targ‘ib qilish korrupsiyaga garshi kurash va jamiyat ishonchini oshirish uchun
dolzarb ahamiyatga ega.

e Mehr-oqgibat va ijtimoiy birdamlik: Turkiston mutafakkirlarining mehr-ogibat tamoyili
zamonaviy jamiyatda ijtimoiy birdamlikni mustahkamlash uchun poydevor bo'lib xizmat qilishi
mumkin. Bu tamoyil fugarolar o‘rtasidagi hamijihatlikni kuchaytirish va ijtimoiy muammolarni hal
qgilishda muhim ahamiyatga ega. Aynigsa, ijtimoiy tenglikni ta’'minlash va zaif gatlamlarni qo‘llab-
quvvatlashda bu tamoyilga alohida e’tibor garatilishi kerak.

e O‘zini tahlil qilish va shaxsiy taraqqgiyot: O‘zini tahlil qilish va o'z-ozini rivojlantirish
tamoyili bugungi kunning shaxsiy va professional rivojlanish bo‘yicha muhim asosi bo'lib, jamiyatning
har bir a’zosi o'z ustida ishlashi orgali jamiyatni yaxshilashga hissa qo‘shishi mumkin. Ushbu tamoyil
nafaqat shaxsiy kamolot uchun, balki davlat xizmatida ishlovchi kadrlarning sifatini oshirish uchun
ham dolzarb hisoblanadi.

¢ Diniy va axloqiy qadriyatlarning universalligi: Turkiston mutafakkirlarining diniy axloqgiy
garashlari bugungi kunda ham insonlar ofrtasida hurmat, sabr-togat, xushmuomalalik kabi
munosabatlarni shakllantirishda o'z ahamiyatini yo‘qotmagan. Ushbu qadriyatlarni zamonaviy
ijtimoiy falsafa va siyosiy tizim bilan uyg‘unlashtirish, aynigsa, globallashuv davrida milliy o‘zlikni
saglab golishda muhim ahamiyat kasb etadi.

Xulosa sifatida shuni aytish mumkinki, Turkiston mutafakkirlarining tamoyillari fagat tarixiy
ahamiyatga ega bo'lib golmay, balki zamonaviy siyosiy va ijtimoiy jarayonlarda ham dolzarbligini
namoyon etmoqda. Ularning axlogiy garashlarini hozirgi kun davlat boshgaruvi, jamiyat bargarorligi
va milliy birlikni ta’minlashda strategik tamoyillar sifatida qo‘llash mumkin. Shuningdek, bu
gadriyatlarni yosh avlod ongiga singdirish orqali ularni yugori ma’naviyatli va yuksak axlogli fugarolar
etib tarbiyalash, shuningdek, mustaqil davlatimizning uzoq muddatli barqaror rivojlanishiga zamin
yaratish mumkin. Bu esa milliy davlatchiligimizni yuksaltirish va uni milliy meros negizida yanada
boyitish yo‘lidagi muhim gadamlardan biri bo'lib xizmat qgiladi.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI
1. X.T.Odilgoriyev, D.X.Razzoqov. Siyosatshunoslik.O'qituvchi — T:.2008. 85-bet.
2. X.T.Odilgoriyev, D.X.Razzoqov. Siyosatshunoslik.O‘gituvchi. T.2008. 86-bet.
3. Tepmuaun Xoxa CamaHgap. Oactyp yn-mynk. -T.: Facdyp Fynom Hawpunétun. 1997. 62-66 6etnap.
4. Tepmuauii Xoxa Camangap. Jactyp yn-mynk. -T.: Facpyp Fynom Hawpuétn. 1997. 67-71 6etnap.
5. K. Xaduaxyxa yrnu tapxkumacu. T. LWWapk. 2020. 380 6.
6. Mwupso beaun. Kynnuét. NpcdoH.Bombeir, 1852. 38 6
7. MymuHoB U M. dunocodckuiie B3rnagsl Mupsel beanns.- TawkeHT 1957. C-110.
8. Myxammag Pu3o Mupo6 OpHuésbek yrnm Oraxun Acapnap. Il xung. Hawpra tanépnosun: Fynom Kapum,
p

myxappup: Cybyton Jonumos. — T.: Fadyp Fynom Hommnaarn agabuét Ba caHbat Hawpuétn, 1972, 6.375.

m 2025/No3 |




ISSN 2181-1571 @ https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR

FALSAFA

9. Myxammag Puso Mupo6 OpHuésbek yrnu Oraxuii Acapnap. Il xung. Hawpra tanépnosun: Fynom Kapum,
myxappup: CybyTon Jonumos. — T.: Fadyp Fynom Hommaarn agabuét Ba caHbaT Hawpuétn, 1972. B.175.

10. Axmag Oonuw, HaBogup yn-sakoe’, - Qywan6e: UpdoH, 1988, -KuT,1, - 287 s.

11.  Axmag HdoHuw. Pucona gap Hasmu TamagayH Ba Ta'oBYH, - [lywaHbe, 1972, - 146 c.

12.  Onum YcMoH, Y36ekncToraa pyc TUIMHUHT UK TapFnboTumnnapy, -T. 1962.

13. Mysaddap Xanpynnanes, JaBpoH LLopaxmenoB. MagaHuat Ba mepoc. Fadyp Fynom Homuaarm agabmér
Ba CaHbaT HaWpPUETU.-TowkeHT-1973. 108-109 GeTnap.

B 205803 81 |}




