
 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI 
 

OLIY TA’LIM, FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI 
 

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI 
 
 
 
 

 

FarDU. 
ILMIY 
XABARLAR- 
  
1995-yildan nashr etiladi 
Yilda 6 marta chiqadi 

 
 

 
  

НАУЧНЫЙ 
ВЕСТНИК.  
ФерГУ 
 
Издаётся с 1995 года 
Выходит 6 раз в год 
 

  



 3 2025/№3 

 
 

 
V.O.Gofurova 
Environmental and socio-cultural impact of tourism ........................................................................ 6 
 

M.A.Mamatov, Sh.M.Mallayeva G.R.Mannobova 
Yangi O‘zbekistonda millatlararo totuvlik va diniy bag‘rikenglik siyosati amalda 
(Farg‘ona viloyati misolida) ........................................................................................................... 10 
A.A.Qambarov, M.A.Abdusalimova 
Qo‘qon adabiy muhitini rivojlantirishda ayollarning ro‘li ................................................................. 14 
A.A.Abduvaxidov 
Ma’rifatparvarlik fenomenining asosiy g‘oyasi, vujudga kelishi va rivojlanishi ................................ 18 
I.A.Asatulloyev 
Erix Frommning ijtimoiy-ekzistensial konsepsiyasida “sog‘lom jamiyat”ni shakllantirish vazifalari 
va istiqbollari ................................................................................................................................. 23 
S.S.Sodiqov 
Yangi O‘zbekistonni barpo etishda yoshlar faol ijtimoiy pozitsiyasining ahamiyati ......................... 27 
A.A.Abdusalomov 
Jadidchilikda tarix va ta’lim masalalari ........................................................................................... 33 
M.R.Axmadova 
Ma’naviy targ‘ibot ishlarini yuksaltirishda ijtimoiy-madaniy texnologiyalarning o‘rni ....................... 36 
Sh.A.Dolimov 
Yangi O‘zbekistonda maktab ta‘limidagi modernizatsiya jarayonlarining sinkretlashuv 
xususiyatlari va uning ijtimoiy-falsafiy jihatlari ................................................................................ 40 
G.M.Ravshanova 
Axborotlashgan jamiyat rivojining innovatsion-ma’rifiy asoslari...................................................... 43 
D.S.Raxmatova 
Xoja Orif Revgariy hayoti va ma’naviy merosi ............................................................................... 48 
N.T.Xolikov 
Globallashuv sharoitida egoistik tafakkur shakllanishining falsafiy-konseptual tahlili ..................... 54 
S.S.Mamatkadirov 
Yoshlar mediamadaniyatini rivojlantirishda davlat axborot siyosatining ustuvor vazifalari 
va yo‘nalishlari .............................................................................................................................. 58 
Sh.E.Daniyarov 
Jadidlar harakati va madaniy uyg‘onishning falsafiy asoslari ......................................................... 62 
U.B.Maxtumova 
Ommaviy madaniyat va yoshlar: madaniy qadriyatlarga tahdid yoki imkoniyat .............................. 67 
O‘.M.Xamroqulov 
Yoshlar qalbida vatanparvarlik tuyg‘ularini yuksaltirishda milliy qadriyatlarning o‘rni ..................... 70 
Y.Y.Turobov 
XVIII-XIX asr mutafakkirlari merosida axloq tamoyillari ................................................................. 75 
Sh.M.Xaydarova 
Yangi O‘zbekistonda axloqiy va diniy qadriyatlarni yakdil maqsadga yo‘naltirishning 
istiqbolli vazifalari .......................................................................................................................... 82 
D.M.Xusanov 
Postmodern jamiyatda axloqiy qadriyatlarning o‘zgarishi dialektikasi ............................................ 86 
F.M.Usarov 
Axborotlashgan jamiyat sharoitida jamoat xavfsizligi konsepsiyasini amalga oshirishning 
strategik asoslari ........................................................................................................................... 90 
M.M.Mamasaliyev 
O‘zbekistonda o‘zgalarga toqatsizlikni kuchayib borishiga sabab bo‘layotgan ijtimoiy 
muammolar tahlili .......................................................................................................................... 93 
 

M U N D A R I J A  

IQTISODIYOT 

FALSAFA 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 75 2025/№3 

 
UO‘K: 1(091)+17+1(575) 

 
XVIII-XIX ASR MUTAFAKKIRLARI MEROSIDA AXLOQ TAMOYILLARI 

 
MORAL PRINCIPLES IN THE LEGACY OF 18TH-19TH CENTURY THINKERS 

 
ПРИНЦИПЫ НРАВСТВЕННОСТИ В НАСЛЕДИИ МЫСЛИТЕЛЕЙ XVIII–XIX ВЕКОВ 

 
Turobov Yorqinjon Yoqub o‘g‘li 

Renessans taʼlim universiteti Ijtimoiy fanlar kafedrasi katta oʻqituvchi 
Y.Y.Turobo v XVIII- XIX asr  mut afakkirlari mero sid a axloq t amo yil lari 

 
Annotatsiya 

Mazkur maqolada Sharq mutafakkirlarining ijtimoiy-siyosiy va axloqiy qarashlari tahlil etilgan. Xususan, IX-XII va 
XIV-XV asrlardagi Turkistonning ijtimoiy-siyosiy yuksalishi hamda XVIII-XIX asrlarda sodir boʻlgan tanazzul omillari siyosat 
falsafasi nuqtayi nazaridan oʻrganilgan. Maqolada Xoja Samandar Termiziy, Soʻfi Olloyor, Mirzo Abdulqodir Bedil, Ahmad 
Donish, Ogahiy, Furqat, Zavqiy kabi mutafakkirlarning merosi tahlil qilinib, ularning rahbarlik axloqi, adolat va jamiyat 
barqarorligini taʼminlovchi gʻoyalari zamonaviy masalalarni anglashda muhim manba ekanligi taʼkidlangan. 
Mutafakkirlarning asarlarida adolat, axloq, ilm va tafakkur birligi, shuningdek, jamiyatda ijtimoiy uygʻunlik va insoniy 
yuksalish uchun muhim boʻlgan qadriyatlarning ahamiyati koʻrsatib oʻtilgan. Ushbu ilmiy tahlil qadimiy merosning 
zamonaviy siyosiy-falsafiy tadqiqotlar uchun dolzarbligini yoritadi. 

Abstract 
This article analyzes the socio-political and ethical views of Eastern thinkers. In particular, it examines the socio-

political rise of Turkestan during the 9th–12th and 14th–15th centuries, as well as the factors contributing to its decline in 
the 18th–19th centuries from the perspective of political philosophy. The intellectual legacy of prominent scholars such as 
Khoja Samandar Termizi, Sufi Allayar, Mirzo Abdulqadir Bedil, Ahmad Donish, Ogahiy, Furqat, and Zavqiy is explored, 
emphasizing their views on leadership ethics, justice, and the stability of society as valuable sources for understanding 
contemporary issues. The study highlights the significance of justice, morality, the unity of knowledge and thought, as well 
as the role of essential values in ensuring social harmony and human progress. This scholarly analysis underscores the 
relevance of this historical legacy for modern political and philosophical research. 

Аннотация 
В данной статье анализируются социально-политические и этические взгляды восточных 

мыслителей. В частности, исследуется социально-политический подъём Туркестана в IX–XII и XIV–XV веках, а 
также факторы упадка, произошедшего в XVIII–XIX веках, с точки зрения философии политики. 
Рассматривается интеллектуальное наследие таких мыслителей, как Ходжа Самандар Термези, Суфи 
Оллойор, Мирзо Абдулкадыр Бедиль, Ахмад Дониш, Огахий, Фуркат, Завкий, подчёркивается значимость их 
идей о лидерской этике, справедливости и стабильности общества как важного источника для понимания 
современных проблем. В трудах этих мыслителей особое внимание уделено вопросам справедливости, морали, 
единства знаний и мышления, а также значимости ценностей, необходимых для социальной гармонии и 
человеческого прогресса. Данное научное исследование раскрывает актуальность древнего наследия для 
современных политико-философских исследований. 

 
Kalit soʻzlar: axloq, siyosat, hukumat, din, adolat, fuqaroparvarlik, odillik. 
Key words: ethics, politics, government, religion, justice, civic-mindedness, fairness. 
Ключевые слова: мораль, политика, власть, религия, справедливость, гражданственность, 

честность. 

 
KIRISH 

Xalqimizning ijtimoiy-siyosiy va huquqiy qarashlari tarixiga doir maʼlumotlar, dalillar hamda 
tahlillar Sharq, xususan, Turkiston IX-XII, XIV-XV asrlarda kuchli ijtimoiy-siyosiy yuksalishni 
boshidan kechirganligini koʻrsatadi. Biroq, shu qadar yuksak sivilizatsiyani boshdan kechirgan 
mintaqamiz va millatimiz XVIII-XIX asrlar mobaynida tanazzulga yuz tutgani va Rossiya imperiyasi 
mustamlakasiga aylangani ijtimoiy fanlar, jumladan, siyosat falsafasi nuqtayi nazaridan oʻrganilishi 
zarur boʻlgan masalalardandir. 

XVIII-XIX asrlar mobaynida Turkiston mintaqasida bir-biriga zid omillar, jarayonlar oʻrtasidagi 
nomutanosiblikning keskinlashganini hamda kuchayganligini kuzatish mumkin. Ularni tizimni 
tuzuvchi va buzuvchi jarayonlar deb nomlash mumkin. Jumladan, Amir Temur va temuriylar 
hukmronligidan soʻng tinchlik, barqarorlik, fuqaroviy hamjihatlikka intilish, jamiyatni boshqarishda 

 FarDU. Ilmiy xabarlar – Scientific journal of the Fergana State University 
 
Volume 31 Issue 3, 2025-yil                    DOI:10.56292/SJFSU/vol31_iss3/a70 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  FALSAFA 

 

 76 2025/№3 
 

taraqqiyotni taʼminlovchi qadriyatlar, davlatchilik tajribasi, Vatan shon-shuhrati uchun qaygʻura olish 
kabi tizimni barqarorlashtiruvchi jarayonlar birin-ketin barbod boʻlgan. Sekin-asta ular oʻrnini vayron 
qiluvchi quyidagi omillar egalladi: 

1) mahalliy xalq oʻrtasidagi parokandalik; 
2) qabilachilik va urugʻchilik kayfiyatining kuchayishi bois yagona xalqning bir-biriga 

yovlashishi; 
3) birodarkushlik mojarolari (oʻzbek xonliklari, qolaversa, markaz hamda bekliklar oʻrtasida 

roʻy bergan qonli toʻqnashuvlar); 
4) siyosiy, hududiy-madaniy yaxlitlikni saqlab qolishga qodir kuchlarning mamlakatdan chiqib 

ketishga majbur boʻlgani (Bobur va uning maslakdoshlari, Abdumalik Toʻra va boshqalarning 
qismati) va hokazolar.[1] 

Yuqorida qayd etilgan omillar Turkiston mintaqasining XVIII-XIX asrlardagi tanazzulini 
chuqurroq anglash imkonini beradi. Ushbu davrda mintaqada ijtimoiy-siyosiy tizimni 
barqarorlashtiruvchi asosiy tamoyillar izdan chiqib, mahalliy hokimiyatlar oʻrtasida nizolar va 
parokandalikning kuchayishi siyosiy zaiflikni yanada oshirdi. Oʻzaro adovat va ichki boʻlinishlar 
mintaqaning siyosiy va madaniy rivojlanish imkoniyatlarini cheklab, uni tashqi kuchlarning bosqiniga 
nisbatan himoyasiz qoldirdi. 

TADQIQOTNING USULLARI 
Mamlakatimiz tarixidagi soʻnggi 400-yil mobaynida yoʻqotilgan koʻpgina qadriyatlarimiz 

oqibatlari xalqimiz mentalitetida jiddiy asoratlar qoldirdi. Soʻz va ish birligi buzildi. Milliy birlikka, milliy 
vijdon va vataniy axloqqa daʼvat etish borasida jiddiy amaliy harakatlar izchil olib borilmaganligi, 
faqat etnik, sulolaviy va hududiy birlashish bilan qanoat qilish, Vatan va millat manfaatlarini tor 
shaxsiy manfaatlarga almashtirib yuborish kabi noxush jarayonlar kuchaydi.[2] Hokimiyatga kelgan 
yangi, ammo taraqqiyot uchun yaroqsiz kuchlar – xonlar sulolalari xalq ehtiyojlari, fuqarolarning 
hayotiy manfaatlarini his etish va ifodalashga zaiflik qilganlar. Mahalliychilik va mintaqaviy mojarolar 
girdobiga tushib qolgan mamlakat Buxoro amirligi, Xiva va Qoʻqon xonliklariga boʻlinib ketgan. 
Shaxsiy va urugʻchilik manfaatlarining ustuvor ahamiyat kasb etishi mamlakatda boshboshdoqlikni 
keltirib chiqardi. Siyosat falsafasi ilmi nuqtayi nazaridan baholaganda, mamlakatda tizim buzuvchi 
jarayonlar batamom ustun boʻlib qolgan. Bu davrda Turkiston xalqlari siyosiy tafakkuri, iqtisodiy-
ijtimoiy va madaniy hayoti qanday jarayonlar taʼsirida kechganini oʻrganishda oʻsha zamonlarning 
bevosita shohidi boʻlgan olim-u fuzalolar merosini oʻrganish katta ahamiyat kasb etadi. XVIII-XIX asr 
Turkiston mutafakkirlari merosida axloq tamoyillari keng oʻrganilgan va taraqqiyot uchun muhim 
ahamiyatga ega boʻlgan tushunchalar sifatida qaralgan. Ushbu davrda yashagan Turkiston 
mutafakkirlari axloqiy qadriyatlarni jamiyatdagi barqarorlik va insoniy yuksalishning asosi deb 
bilishgan. Ularning fikrlarini oʻrganish, nafaqat tarixiy, balki zamonaviy axloqiy masalalarni ham 
anglashga yordam beradi. 

Xoja Samandar Termiziy XVIII-XIX asr Turkiston mutafakkirlari orasida alohida oʻrinni 
egallagan. Uning axloqiy tamoyillarga oid qarashlari jamiyat barqarorligi va insoniy yuksalish uchun 
muhim boʻlgan qadriyatlarni targʻib qilgan. Xoja Samandar Termiziy axloqiy fazilatlarni faqat shaxsiy 
hayot doirasida emas, balki jamiyatdagi ijtimoiy munosabatlarni tartibga soluvchi mezon sifatida 
koʻrgan. Uning hayoti va asarlari bugungi zamonaviy axloqiy muammolarni anglash va ularga 
yechim topishda ham muhim nazariy asos boʻlib xizmat qiladi. Bu esa mutafakkirning merosi 
zamonlar osha oʻz dolzarbligini yoʻqotmaganini tasdiqlaydi. 

Alloma “Dastur al-muluk” asarida rahbar uchun shart boʻlgan bir qator xususiyatlar haqida fikr 
yuritadi. Har bir xususiyatni alohida fasl-bobda bayon qilib, shu fasldagi “hikmat”larda oʻsha 
xususiyatning mohiyatini ochib berishga harakat qiladi. Termiziy adolatni har qanday rahbarlikning 
birinchi sharti deb biladi va uni shunday sharhlaydi. Agar amaldor (jumladan, hukmdor) shaxs: 

- fuqaroni azob-uqubatlardan asrab, tinchligi va osoyishtaligini taʼminlasa; 
- kimdandir nohaq zulm koʻrib, adolat istab amaldor oldiga kelib, undan ham ozor koʻrgan 

odamlardan iborat dushmanlari boʻlmasa; 
- mansabini suiisteʼmol qilgan, mamlakat va xalq mulki hisobiga boyishga intilayotgan 

manfaatparastlardan boʻlmasa va oʻshandaylarga barham bersa; 
- beshafqat va zulmkor kishilarni jilovlay olsa, oʻrta va quyi tabaqa vakillarida ham oʻziga 

ishonch-umid tugʻdira olsa; 
- rahbarlik siyosati nizomiga ega boʻlsa; 
- mamlakat va xalq uchun zarur narsalarni yaratish va tashkil etish yoʻlidan borsa; 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 77 2025/№3 

- fuqaroga va mamlakat obodligiga gʻamxoʻrlik koʻrsatsa, yaxshi odamlar uni doʻst deb bilsa 
va shu doʻstlik uning tirikchiligiga aylansa; 

- xalqni mehnat (urushlar, koʻchib yurishlar, bosqinchi toʻdalar xuruji kabilar) dan xalos etib 
tinchlik ustuvor boʻlgan mumtoz zamon yarata olsa; 

- mamlakat farovoniligi uchun oʻz rohatidan voz kecha olsa; 
- arz-dodlarni batafsil eshitib, adolatli chora koʻra oladigan mulozimlar (rahbariyat)ga ega 

boʻlsa; 
- fuqaroparvarlik qoidalariga mukammal amal qilsa va shu tufayli hech kimning eshigi zulm-

adovat bilan ochilmasa; 
- mamlakat hayotida yuz berayotgan ishlardan hamisha xabardor boʻlsa, hokimlar, mansab-

amaldorlar tomonidan yoʻl qoʻyiladigan nobop, koʻngilsiz voqealardan oʻzi tez-tez qabul qilib 
turadigan oddiy odamlar orqali xabar olib tursa bunday rahbarni adolatli rahbar deyish mumkin.[3] 

Termiziyning fikricha, siyosat bu nozik ish boʻlib, rahbarni doimo jadal hamda gʻayrat-shijoat 
va jasorat bilan harakat qilishga undaydi. Adolat rahbarda kuchli boʻlishi mumkin. Ammo odillik 
qatʼiylik bilan qaror topadi. Adolatli boʻla turib, qatʼiy boʻlmagan rahbar adolatni keng miqyosda joriy 
eta olmaydi. Qatʼiyatsiz amaldor ichki ziddiyatlarni bartaraf qila olmaganidek, tashqi qarshiliklarga 
ham dosh bera olmaydi. Fuqarolarning tinchligi, iqtisodiy-ijtimoiy farovonligi qatʼiyatsizlik tufayli ham 
koʻp buziladi. Qatʼiyatli rahbar adolatli rahbardan ham koʻra koʻproq rahbarlik qila olishi mumkin. 
Shuningdek, rahbar qay vaqtda qatʼiyat koʻrsatish kerakligini ham bilish lozim. Masalan, jang paytida 
sulh tuzishga harakat qilgan, sulh tuzish zarur boʻlganda jang qilishni afzal koʻrgan rahbarni qatʼiyatli 
ham, aqlli ham deb boʻlmaydi. Chunki, har ikki holatda ham u oʻziga nisbatan qarshiliklarni 
kuchaytirib yuborib, zarar keltiradi.[4] Alloma “Dastur ul-muluk”da barcha davlat xizmatchilari 
vazifalarining axloqiy tasniflari shakllantirilgan. Eng muhimi bu boradagi ilmiy vorisiylik anʼana 
sifatida rivojlantirib kelingan. Xulosa qilish mumkinki, Sharq mutafakkirlari tomonidan yaratilgan ilmiy 
meros davlatchilik madaniyatimizning ulkan zaxiraga ega ekanligidan dalolat beradi. Ammo, bugungi 
kunda ushbu merosni siyosiy falsafa fani nuqtayi nazaridan oʻrganish, ilmiy amaliyotga olib chiqish 
biroz orqada qolmoqda. 

NATIJALAR 
Soʻfi Olloyor Turkiston mutafakkirlaridan biri boʻlib, uning asarlarida axloqiy qarashlar chuqur 

tahlil etilgan va oʻziga xos maʼnaviy-maʼrifiy ahamiyat kasb etadi. U oʻzining “Maslak ul-
muttaqiyyn”[5] asarida insonning axloqiy kamolotini Allohga yaqinlashishning asosiy yoʻli sifatida 
talqin qiladi. Soʻfi Olloyor axloqni nafaqat shaxsiy yuksalish mezoni, balki jamiyatni tartibga soluvchi 
muhim omil sifatida qaragan. Uning asarlarida sabr, halollik, adolat, qanoat va kamtarlik kabi axloqiy 
qadriyatlar alohida oʻrin egallaydi. Soʻfi Olloyor ayniqsa, inson qalbini poklash va nafsni tarbiyalashni 
axloqiy kamolotning markaziy jihati sifatida koʻrsatadi. Mutafakkirning fikricha, odamlar oʻz hayotida 
axloqiy tamoyillarga rioya qilsa, jamiyatda barqarorlik va tinchlik qaror topadi. Bugungi kun nuqtayi 
nazaridan Soʻfi Olloyor asarlarini oʻrganish, zamonaviy axloqiy muammolarning yеchimini izlashda 
dolzarb ahamiyatga ega. Chunki uning asarlaridagi axloqiy qarashlar nafaqat tarixiy meros sifatida, 
balki insoniy munosabatlarning asosiy qoidalarini tushunishda ham muhim manba hisoblanadi. 

Mirzo Abdulqodir Bedilning falsafiy asarlari Oʻrta Osiyo va Hindistonning bir qator xalqlarining 
ijtimoiy-falsafiy tafakkuri tarixida alohida oʻrin tutadi. Bedil falsafadagi yangi yoʻnalishning asoschisi 
hisoblanadi. Bu falsafa Hind va yunon falsafasining eng yuqori sintezi, oʻz davrining qadimiy va 
zamonaviy falsafasining sintezidir. Bedil falsafasi universaldir, chunki unda u subyektiv va obyektiv 
haqiqatni teng koʻrib chiqishga harakat qildi. Uning falsafasi diniy fanatizmga qarshi kurashish 
nuqtayi nazaridan mustaqildir. Turli irq va eʼtiqodga mansub odamlar oʻrtasida bagʻrikenglik, oʻzaro 
hurmat va doʻstlik munosabatlarini oʻrnatishga intilib, Bedil juda ogʻir harbiy, siyosiy, madaniy va 
diniy sharoitlarda insoniyatning oʻziga xosligi muammosini koʻtaradi. 

Bedil, xuddi Forobiy singari, aql, axloq, bilim birligiga alohida ahamiyat beradi. Chunki inson 
aql bilan bilimga ega boʻlmasa, tafakkur ong-shuurini rivojlantirmasa, u yaxshilikning qadriga 
yеtmaydi. Zero, jamiyat ilm va tafakkur bilan qudratlidir. Mirzo Bedil yaxshilik, axloqiy poklik haqida 
fikr bildirganida, bu tushunchalarning aql-idrok, ilm-maʼrifat bilan bir butun holda olib qarashga 
harakat qiladi: 

Kishi tabiatini fosh etsa idrok, 
Faqat yaxshilikka etar ishtirok. 
Ilmdan bebahra qoladi taʼbi, 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  FALSAFA 

 

 78 2025/№3 
 

Badfeʼlidan kechib boʻlolmasa pok. [6] 
Bedilning jamiyat haqidagi taʼlimoti adolatli suveren gʻoyasiga asoslanadi va bu jamiyatni 

tashkil etish yoʻllari fan va bilimning maʼnosini toʻgʻri tushunish bilan bogʻliq. Davlat donishmandlari, 
faylasuflar, savdo hunarmandchiligi vakillari, dehqonlar va hunarmandlardan iborat boʻlishi lozim. 
Davlatning asosi adolatli suverenning markazlashgan boshqaruvi va dini, millati va ijtimoiy 
mavqeidan qatʼiy nazar, barcha odamlarning teng maqomlidir,[7] deydi. Bedil adolatni nafaqat 
siyosiy-huquqiy jihatdan, balki uning ijtimoiy-axloqiy jihatdan ham oʻziga xosligini koʻrsatib berishga 
harakat qiladi. Mirzo Bedil adolatni ijtimoiy-axloqiy kategoriya sifatida tahlil etganda, bu tushunchaga 
boshqacha yondashadi. Sharq mutafakkiri Mirzo Bedil adolatni asoslashda koʻproq lirik-ruhiy, 
maʼnaviy-axloqiy jihatdan yondashgan. Zero, sharqona jamiyatlarda azaldan adolat tushunchasiga 
hamohang tarzda “haq”, “meʼyor”, “haqiqat”, “burch” tushunchalari ham qadrlanib kelingan. 
Shuningdek, jamoa manfaati, oiladagi tartib – intizom, eʼtiqod va maʼnaviylik yuqori baholangan. 

MUHOKAMA 
Komil insonda eng avvalo, yuksak axloq boʻlishi kerakligini, uning bu hayotdagi vazifasi 

halollik va rostgoʻylikni qaror toptirish, yomon rasm-u rusumlarni yoʻqotib, yaxshi, ezgulikka 
boshlaydigan qonun-qoidalarni joriy etishdan iboratligini oʻz gʻazallarida yorqin ifoda etgan 
mutafakkirlardan yana biri Muhammadrizo Erniyozbek oʻgʻli Ogahiydir. Inson komil inson darajasiga 
yеtishi uchun ham oʻzini anglab yеtishi kerak. Zero oʻzini anglamagan inson bu dunyodagi hech bir 
voqelikni anglamaydi. Muhammad Rizo Ogahiy insoniyat, undagi goʻzal va oliyjanob axloqiy 
fazilatlarni ulugʻlagan, ularning aksi boʻlgan gʻayriinsoniy illatlarni qoralagan. Keskin tanqidga, 
jamiyatda ildiz otgan nohaqlik, yulgʻichlik, mansabparastlik, gʻirromlik va nodonlikni fosh etishga 
bagʻishlangan asarlarida haqiqiy gumanist sifatida namoyon boʻladi, chunki ular nazarida insonga 
xizmat qilmagan tuzum, davlat, boylik muvaqqat, oʻtkinchidir. Oʻtkinchi narsalarga mehr qoʻyish, 
sigʻinish jamiyatni maʼnaviy-axloqiy tanazzulga yеtaklaydi.  

Muhammad Rizo Ogahiy xalqparvar mutafakkir sifatida oʻz asarlarida hukmdorlarning 
adolatli, xalq gʻamxoʻri va odil boʻlishini targʻib qilgan. Uning “Qasidai nasihat” asari hukmdor 
Feruzga bagʻishlangan boʻlib, unda Ogahiy davlat boshqaruvining asosiy tamoyillarini adolat, 
maʼrifat va xalqparvarlik nuqtayi nazaridan talqin qiladi. Asarda u saltanatni rivojlantirish va jamiyatni 
yuksaltirish uchun zarur boʻlgan ijobiy fazilatlarni sanab oʻtadi: himmat, shijoat, adolat, siyosat, 
jalodat (jasorat), gʻayrat, saxovat, iffat, halm, hayo, vaʼdaga vafo, muruvvat va boshqa axloqiy 
qadriyatlar. Shu bilan birga, davlatning tanazzuliga olib keluvchi illatlar – gʻaflat, sharkat, jahl, 
shahvatga mukkasidan ketish, zulm, bidʼat, mulk boshqaruvidan bexabar boʻlish kabi yomon 
odatlarni keskin tanqid qiladi.[8] Ogahiy ijtimoiy tuzumning kamchiliklarini tanqidiy yondashuvda 
tasvirlagan boʻlsa-da, tub oʻzgarishlarni emas, balki jamiyat aʼzolarining, xususan, shoh va 
amaldorlarning maʼnaviy-axloqiy yuksalishini targʻib qilgan. U adolatli, halol va maʼrifatli boshqaruvni 
insoniyatning tarixiy orzusi sifatida tasvirlab, bu orqali odilshoh obrazini shakllantirishga harakat 
qilgan. Bu tamoyillar uning quyidagi satrlarida yaqqol namoyon boʻladi: 

“Gʻam koʻhna shomi, Ogahiy, tong yoʻq jahondin borsakim, 
Sulton odil asrining har bir kuni Navroʻz erur.” [9] 
Ogahiy hukmdorning adolatli boʻlishini xalqning tinchligi va farovonligi uchun zarur shart 

sifatida koʻrsatadi. Adolatli hukmdorning har bir kuni xalq uchun yangilanish va farovonlik bayramiga 
aylanadi. Bu orqali Ogahiy Navoiy anʼanalarini davom ettirib, adolatli jamiyat haqidagi falsafiy 
qarashlarini rivojlantiradi. U davlatni boshqarishdagi kamchiliklarni bartaraf etishning eng muhim 
omili sifatida maʼrifat va axloqni koʻrsatib, maʼnaviy kamolotga chaqiradi. 

Berdaqning fikricha, inson uchun eng oliy baxt-bu oʻz Vataniga, xalqiga halol va begʻaraz 
xizmat qilishdir. Berdaq xalqqa xizmat qilishga chaqirar ekan, u dastavval toʻgʻrilik, haqiqatgoʻylik, 
adolat, inson qadr-qimmatiga hurmat bilan qarash, ezilgan va huquqsizlarni himoya qilishni koʻzda 
tutadi. Bunday xislatlarga ega boʻlmagan kishini inson deb boʻlmaydi. Berdaq oʻz asarlarida xalq 
ommasini ogʻir ahvolini yoritish bilan cheklanib qolmay, balki tevarak-atrofidagi ijtimoiy adolatsizliklar 
haqida umumlashtiruvchi sotsial xulosalar chiqarish darajasiga koʻtarila oldi. Berdaqning aytishicha 
xalq ommasining fojiali ahvolda qolganining sababi xon va uning amaldorlarining berahmligi, xalq 
taqdiriga befarq, beparvo qarashligidadir. Berdaq jabr-zulmga asoslangan ijtimoiy tuzum yoʻq 
boʻlishiga, ozodlik va adolat oʻrnatilishiga ishonch bildiradi. Lekin u adolat oʻz-oʻzidan kelmasligini, 
buning uchun harakat zarurligini anglatgandi. Berdaq oʻz ijodi bilan xalq ommasini adolat uchun 
kurashga ilhomlantirdi.  



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 79 2025/№3 

Ahmad Donish esa oʻz asarlarida Buxoro amirligi davlat tuzumini Rossiya davlat tuzumi bilan 
solishtirib, uni isloh qilish lozimligini taʼkidlaydi. Ayni paytda, anʼanaviy axloqiy tushunchalar bilan fikr 
yuritar ekan, u adolatni ham podsho-hukmdor shaxsiga, ham davlat tizimiga xos fazilat sifatida olib 
qaraydi. Agar hukmdor adolatli siyosat yurgizsa, mamlakat hayotining hamma sohasi uchun adolatni 
mezon qilib olsa, sanʼatning gullab-yashnashiga yoʻl ochib bersa - xalq hayoti farovon boʻladi, 
fazilatlar kuchayib, illatlar zaiflashadi. U, hukmdor donishmandlik fazilatiga albatta ega boʻlishi lozim, 
davlatning mohiyatini aql belgilaydi, degan xulosaga keladi: oqilona boshqarilgan mamlakat 
aholisigina maʼrifatli va yuksak axloq egalari boʻla oladi.[10] 

Maʼrifatparvarning qarashlariga koʻra, jamiyat taraqqiyoti, xalq farovonligi, mamlakat 
farovonligi birinchi navbatda podshohning shaxsiy fazilatlari va siyosatiga bogʻliq. Shunga asoslanib, 
u oʻz gʻoyalari rivojlanishining birinchi bosqichida Amir va amirlikni rad etmaydi, balki taklif qilgan 
islohotlari yordamida Amir va uning amaldorlari tomonidan mamlakatni boshqarishni 
takomillashtirish va yuqori darajaga koʻtarishga - xalq boʻlish va mamlakatni obodonlashtirishga 
harakat qiladi. Shuning uchun Ahmad Donish “Amir qanday boʻlishi kerak?”, degan savolga quyidagi 
javobni beradi: “Amir adolatli, halol, maʼrifatli, aqlli boʻlishi kerak, u shariat qonunlarini buzmasligi va 
amirlik saroyiga baʼzi ehtiyojlar va shikoyatlar uchun kelgan fuqarolarini zudlik bilan qabul qilishi, 
hukmdor haqidagi fikrini chuqurlashtirishi va rivojlantirishi kerak. Eng qiyin vaziyatlarda “Shoh 
adolatli va kuchli boʻlishi kerak”[11] deb taʼkidlaydi. Agar podshoh zolim va zaif boʻlsa, qoʻshnilar 
uning mamlakatini egallab olishni va uning mol-mulkini oyoq osti qilishni xohlashadi. 

Ahmad Donishning siyosiy qarashlari Turkiston va Buxoro amirligining keyingi 
mutafakkirlarining ijtimoiy-siyosiy qarashlari rivojiga ijobiy taʼsir koʻrsatdi, ayniqsa, uning xalq 
azoblariga xayrixohlik bildirish, dunyoviy bilimlarni targʻib qilish, reaksion musulmon ruhoniylari 
faoliyatini keskin tanqid qilish illatlarini fosh qilish, amirlikni isloh qilish istagi, maslahat organini 
(majlisni) yaratish, pensiya jamgʻarmasini yaratish, vazirliklarni, shu jumladan umumiy ishlar vazirligi, 
harbiy ishlar vazirligi, taʼlim vazirligi va boshqalarni yaratish, konstitutsiyaviy tamoyilga rioya qilish, 
ijtimoiy adolatga rioya qilish, mamlakat farovonligi va uni takomillashtirish yoʻllari va usullari ijtimoiy-
siyosiy gʻoyalarni shakllantirishga sezilarli taʼsir koʻrsatdi.  

Ilgʻor maʼrifatparvarlik gʻoyalari Sattorxon va Furqat asarlarida ham ifodalangan. Ular 
mamlakat qoloqligining asosiy sababi feodal-xonlik ijtimoiy tartiblarida deb bilib, uni tanqid ostiga 
oldilar. Sattorxon xonlik tuzumini oʻzboshimchalikda, qonunsizlik va poraxoʻrlikda, mamlakat 
farovonligi, ilm-fan rivoji haqida hech qanday gʻamxoʻrlik yoʻqligida aybladi. Uning koʻrsatishicha, 
mamlakat hamma jihatdan kulgili darajada qoloq boʻlsa-da, xon, bek va hokimlar oʻz maishatini 
koʻzlagan. Xonning bek va hokimlarga munosabati, ularning ishiga emas, olib keladigan sovgʻasiga 
qarab belgilanardi, maktab, ilm-fan, oʻqish-oʻqitish ustidan deyarli nazorat yoʻq edi. Shu sababdan, 
deb yozadi Sattorxon, mamlakat qoloqlikda qoldi.[12] 

Zokirjon Xolmuhammad oʻgʻli Furqat ilm-fan jamiyat taraqqiyotining asosiy kuchi deb 
tushunadi. Xonlar, deydi u, ilm-fan, xalq farovonligi, mamlakat rivoji haqida gʻamxoʻrlik qilish oʻrniga 
oʻzlarining rohati va maishatlari bilan band boʻldilar. Furqat xon va beklarning oʻzaro urush va 
nizolarini qattiq qoralaydi, bu urushlar xalqqa ogʻir kulfat ekanini, mamlakatni vayronlikka olib 
kelganligini taʼkidlaydi. Furqat feodal xonlik tartiblarini fosh qilib, oʻz vatandoshlariga ilm va 
maʼrifatning, umuminsoniy madaniyat yutuqlariga yondashish zarurligini tushuntirishga harakat qildi. 

Maʼrifatli kishilar idora qilganlarida edi, ahvol bu darajada mushkul boʻlmasdi deb fikr 
bildirgan Ubaydullo Solih oʻgʻli Zavqiy uchun xonlik hokimiyatini tugatilishi mamlakatni taraqqiyot 
yoʻliga kirishni muhim omillaridan biri boʻlib koʻringandi. Bu masalada u oʻz doʻstlari Furqat va 
Muqimiy fikrlariga qoʻshilishardi. Biroq bu Zavqiyga, Muqimiy kabi chor mustamlakachilik tuzumini 
tanqid qilishga xalaqit bermas edi. U hayotiy tajribasida rus podshosi va uning chinovniklari feodal 
zolimlaridan farq qilmasligiga iqror boʻlardi. 

Oʻrganilayotgan davrda (XVIII-XIX asrlar) ijtimoiy hayotidagi mafkuraviy kurash badiiy 
adabiyotda ham oʻz aksini topdi. Bu davrda yashagan adabiyot ahillari oʻz dunyoqarashi, estetik 
uslublari hayot voqealariga munosabati ijodiy uslublariga koʻra ikki adabiy oqimni tashkil etar edilar. 
Bu davrlar ilgʻor adabiy oqimning ijobiy tamoyillari Turdi Farogʻiy va Mashrab, Nishotiy, Mujrum, 
Gulxaniy va Maxmur, Munis va Ogahiy va shu kabi boshqa qalam ahillarining ijodiyotida oʻzining 
yorqin ifodasini topdi. Feodal istibdodga qarshi xalq noroziligining oʻsib borishi, mehtatkash 
ommaning osoyishta va baxtli farovon hayot haqidagi orzu-intilishlari, feodal, tarqoqligiga va diniy- 
xurofot ixtiloflariga qaramay, turli xalqlar oʻrtasidagi doʻstlik, totuvlik munosabatlarining oʻsib 



FarDU. ILMIY XABARLAR 🌍 https://journal.fdu.uz ISSN 2181-1571 
  FALSAFA 

 

 80 2025/№3 
 

mustahkamlaninshi obodonchilik ilm-maʼrifat ravnaqi uchun kurash tamoyili, xullas, ijtimoiy madaniy 
hayotdagi barcha ijobiy yoʻnalishlar bu shoir va yozuvchilar ijodining taraqqiyoti uchun gʻoyaviy asos 
boʻldi. Bu davr adabiy hayotining muhim jihatlaridan biri ayollar ichidan Nodira, Uvaysiy kabi istedodli 
shoiralarning еtishuvidir. [13] 

XULOSA 
Yuqorida bayon qilingan tahlillar va tamoyillar Turkiston mutafakkirlarining XVIII-XIX 

asrlardagi ijtimoiy-siyosiy hayotga boʻlgan yondashuvlarini chuqurroq anglash va ular oʻz davri 
uchun qanchalik dolzarb boʻlganini koʻrsatadi. Mazkur davrda mutafakkirlarning asosiy eʼtibori 
nafaqat davlat va jamiyat boshqaruviga oid masalalarga, balki insonning maʼnaviy va axloqiy 
taraqqiyotiga ham qaratilgan. Ushbu qadriyatlar hozirgi davr uchun ham oʻzining muhimligini saqlab 
qolgan boʻlib, ular quyidagi asosiy yoʻnalishlarda zamonaviy falsafiy va siyosiy qarashlar bilan 
uygʻunlashishi lozim: 

 Adolat prinsipining barqarorligi: Turkiston mutafakkirlari adolatni jamiyatning eng 
asosiy tamoyillaridan biri deb bilgan va uni boshqaruv tizimida ham, insonlar oʻrtasidagi 
munosabatlarda ham ustuvor qadriyat sifatida targʻib qilgan. Adolat tamoyili bugungi kun siyosatida 
inson huquqlari va qonun ustuvorligi bilan uygʻunlashib, davlat boshqaruvi va jamoatchilik hayotining 
barcha sohalarida samarali qoʻllanilishi kerak. 

 Halollik va rostgoʻylikning ijtimoiy ishonchni mustahkamlashdagi roli: Ushbu tamoyil 
nafaqat shaxsiy fazilat sifatida, balki ijtimoiy va siyosiy barqarorlikning asosi sifatida ham koʻrilishi 
lozim. Bugungi kunda davlat xizmatchilari, rahbarlar va jamoatchilik vakillari uchun halollik va 
rostgoʻylik meʼyorlarini targʻib qilish korrupsiyaga qarshi kurash va jamiyat ishonchini oshirish uchun 
dolzarb ahamiyatga ega. 

 Mehr-oqibat va ijtimoiy birdamlik: Turkiston mutafakkirlarining mehr-oqibat tamoyili 
zamonaviy jamiyatda ijtimoiy birdamlikni mustahkamlash uchun poydevor boʻlib xizmat qilishi 
mumkin. Bu tamoyil fuqarolar oʻrtasidagi hamjihatlikni kuchaytirish va ijtimoiy muammolarni hal 
qilishda muhim ahamiyatga ega. Ayniqsa, ijtimoiy tenglikni taʼminlash va zaif qatlamlarni qoʻllab-
quvvatlashda bu tamoyilga alohida eʼtibor qaratilishi kerak. 

 Oʻzini tahlil qilish va shaxsiy taraqqiyot: Oʻzini tahlil qilish va oʻz-oʻzini rivojlantirish 
tamoyili bugungi kunning shaxsiy va professional rivojlanish boʻyicha muhim asosi boʻlib, jamiyatning 
har bir aʼzosi oʻz ustida ishlashi orqali jamiyatni yaxshilashga hissa qoʻshishi mumkin. Ushbu tamoyil 
nafaqat shaxsiy kamolot uchun, balki davlat xizmatida ishlovchi kadrlarning sifatini oshirish uchun 
ham dolzarb hisoblanadi. 

 Diniy va axloqiy qadriyatlarning universalligi: Turkiston mutafakkirlarining diniy axloqiy 
qarashlari bugungi kunda ham insonlar oʻrtasida hurmat, sabr-toqat, xushmuomalalik kabi 
munosabatlarni shakllantirishda oʻz ahamiyatini yoʻqotmagan. Ushbu qadriyatlarni zamonaviy 
ijtimoiy falsafa va siyosiy tizim bilan uygʻunlashtirish, ayniqsa, globallashuv davrida milliy oʻzlikni 
saqlab qolishda muhim ahamiyat kasb etadi. 

Xulosa sifatida shuni aytish mumkinki, Turkiston mutafakkirlarining tamoyillari faqat tarixiy 
ahamiyatga ega boʻlib qolmay, balki zamonaviy siyosiy va ijtimoiy jarayonlarda ham dolzarbligini 
namoyon etmoqda. Ularning axloqiy qarashlarini hozirgi kun davlat boshqaruvi, jamiyat barqarorligi 
va milliy birlikni taʼminlashda strategik tamoyillar sifatida qoʻllash mumkin. Shuningdek, bu 
qadriyatlarni yosh avlod ongiga singdirish orqali ularni yuqori maʼnaviyatli va yuksak axloqli fuqarolar 
etib tarbiyalash, shuningdek, mustaqil davlatimizning uzoq muddatli barqaror rivojlanishiga zamin 
yaratish mumkin. Bu esa milliy davlatchiligimizni yuksaltirish va uni milliy meros negizida yanada 
boyitish yoʻlidagi muhim qadamlardan biri boʻlib xizmat qiladi. 

 
ADABIYOTLAR ROʻYXATI 

1. X.T.Odilqoriyev, D.X.Razzoqov. Siyosatshunoslik.Oʻqituvchi – T:.2008. 85-bet. 
2. X.T.Odilqoriyev, D.X.Razzoqov. Siyosatshunoslik.Oʻqituvchi. T.2008. 86-bet. 
3. Термизий Хожа Самандар. Дастур ул-мулк. -Т.: Ғафур Ғулом нашриёти. 1997. 62-66 бетлар. 
4. Термизий Хожа Самандар. Дастур ул-мулк. -Т.: Ғафур Ғулом нашриёти. 1997. 67-71 бетлар. 
5. Қ. Ҳафизхўжа ўғли таржимаси. Т. Шарқ. 2020. 380 б. 
6. Мирзо Бедил. Куллиёт. Ирфон.Бомбей, 1852. 38 б 
7. Муминов И М. Философскийе взгляды Мирзы Бедиля.- Ташкент 1957. С-110. 
8. Муҳаммад Ризо Мироб Эрниёзбек ўғли Огаҳий Асарлар. II жилд. Нашрга тайёрловчи: Ғулом Карим, 

муҳаррир: Субутой Долимов. – Т.: Ғафур Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашриёти, 1972. Б.375. 



ISSN 2181-1571 🌍 https://journal.fdu.uz FarDU. ILMIY XABARLAR 

FALSAFA   
 

 81 2025/№3 

9. Муҳаммад Ризо Мироб Эрниёзбек ўғли Огаҳий Асарлар. II жилд. Нашрга тайёрловчи: Ғулом Карим, 
муҳаррир: Субутой Долимов. – Т.: Ғафур Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашриёти, 1972. Б.175. 

10. Ахмад Дониш, Наводир ул-вакоеʼ, - Душанбе: Ирфон, 1988, -Кит,1, - 287 s. 
11.  Ахмад Дониш. Рисола дар назми тамаддун ва таʼовун, - Душанбе, 1972, - 146 с. 
12.  Олим Усмон, Ўзбекистонда рус тилининг илк тарғиботчилари, -Т. 1962. 
13.  Музаффар Хайруллайев, Даврон Шораҳмедов. Маданият ва мерос. Ғафур Ғулом номидаги адабиёт 

ва санъат нашриёти.-Тошкент-1973. 108-109 бетлар. 
  


